





العنوان: تَأْوِيلُ الحَدِيثِ الشَّرِيفِ عِنْدَ عُلَهَاءِ الإماميَّة (دِرَاسَةٌ مَوضُوعِيَّة)

المؤلف: د.عامر عبدالله عطيه الزيادي.

النَّاشر: العتبة العبَّاسية المقدَّسة - جمعية العميد العلمية والفكرية - قسم الرسائل والأطاريح الجامعية

#### الإشراف العلمي

أ.د. احمد صبيح الكعبي

التنفيذ والمتابعة: م.م.ضياء محمد حسن

الادارة الفنية: م.م. حسين صبيح الكعبي

التَّصميم والإخراج: احمد هاشم الحلو - حسين شمران

عدد النّسخ: ٥٠٠

1331 هـ - ٢٠٢٥م.

حقوق النَّشر والتَّوزيع محفوظة للعتبة العبَّاسية المقدَّسة - جمعية العميد العلمية والفكرية.

ISBN:978-9922-262-02-4

الرمز البريدي للعتبة العباسية المقدسة ٢٠٠١ ٥ رقم صندوق البريد (ص.ب) (٢٣٢)

كربلاء المقدسة - جمهورية العراق





#### ملاحظة (١)

مجلس كلية الفقه في جامعة الكوفة وبإشراف الاستاذ الدكتور على المظفر ، وقد اجيزت في عام ١٤٤٣-٢٠٢م ملاحظة (٢) الآراء المعروضة تعبر عن وجهة نظر كاتبها.



الزيادي، عامر عبد الله عطية. 1969- مؤلف. تأويل الحديث الشريف عند علماء الامامية : دراسة موضوعية - Interpretation of the Noble Hadith - According to Imamischolars : A Thematic Study د. عامر عبد الله عطيه الزيادي-الطبعة الاولى-كربلام. العراق : العنبة العباسية المقدسة، جمعية العميد العلمية والفكرية، قسم الرسائل والاطاريح الجامعية، 1446

هـ. = 2025. 333 صفحة : 24 سم. (سلسلة منارات : 8 = 8 (MANARAT SERIES) الاصل رسالة جامعية (دكتوراه) - جامعة الكوفة. 2022.

يتضمن ارجاعات ببليوجرافية : صفحة 332-310.

ISBN : 9789922262024 1. الحديث (شيعة)--تأويل. أ. العنوان.

LCC: BP136.8 .Z59 2025 مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة



الفهرسة أثناء النشر

741,0

ز ۹۲٤ الزيادي ، عامر عبدالله عطية

تأويل الحديث الشريف عند علماء الامامية: دراسة موضوعية / عامر عبدالله عطية الزيادي • - ط - ١ • - كربلاء: جمعية العميد العلمية

والفكرية، ٢٠٢٥

۲۲۶ ص؛ ۲۶سم،

١ - الحديث الشريف - دفع مطاعن - أ- العنوان

رقم الايداع / ۲۰۲۵ / ۲۰۲۵

المكتبة الوطنية / الفهرسة اثناء النشر

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد ( ١٦٩٢ ) لسنة ٢٠٢٥





# الاهداء

الأخ الكبير ...
ركن الروح
وزاوية الذاكرة.
ومفصل الذكرى.
والأب الثاني في العائلة .
والأب الثاني في العائلة .
الى أخي الكبير (عادل) أهدي لك هذا البحث؛ فقد كنت
خير داعم لي طوال مسيرتي الدراسية.



سي كلمة الجمعية السم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، أهل الحمد ووليّه والهادي اليه والمثيب عليه احمده بأرضى الحمد له، وأزكاه لديه وصلى الله على نبيه ورسوله محمد وعلى أهل بيته الطبيين الطاهرين.

أما بعد؛

فهذا الكتاب الذي تضعه جمعية العميد العلمية والفكرية بين يدي القراء هو أحد الكتب النافعة في موضوعها والمهمة في بابها، عالج الباحث في هذه الدراسة كيفية التعاطي مع النصوص الشرعية وتدقيقها والنظر فيها واستنطاقها دون الحيلولة من تعطيل الفهم أمام القارئ الكريم.

وقد قسم الباحث دراسته على مقدمة وخمسة فصول، إذ وضع فصلا تمهيديًا مهد من خلاله كيفية تحليل المفاهيم العامة للتأويل مفهوماً و نشأة، وفي روايات المعصومين على ثم أفرد فصلًا أولًا للأسباب الموجبة لتأويل الحديث وفي مباحث ثلاثة، ثم الفصل الثاني إذ تضمن تأويل الحديث عند الأصوليين والفقهاء من خلال دلالة الألفاظ وعلاقتها بالتأويل عند الاصوليين ويجمع بين الأدلة الشرعية وأسباب تأويل الحديث عند الفقهاء، وكذلك موارد التأويل بالجمع

العرفي ثم يأتي الفصل الثالث محملًا بالحديث عن تأويل الحديث عند المتكلمين والرابع تأويل الحديث عند العلماء والأسباب تأويل الحديث عند علماء الحديث وفيه كلام عن تأويل الحديث عند العلماء والأسباب الموجبة للتأويل واتجاهات التأويل وافرد الباحث قائمة بالنتائج التي ترشحت عن دراسته وقائمة اخرى بأهم المصادر والمراجع التي اعتمدها في بحثه.

وأخيراً ونحن نصدر هذه الدراسة ضمن سلسلة منارات ندعو الباحثين الكرام إلى ان يشغلوا اقلامهم بالبحث والدراسة عن تراث أهل البيت الله وعلومهم، لأن العلم أمانة عند الدعاة إلى الله.

والله ولي التوفيق.

أ.د. أحمد صبيح الكعبيرئيس قسم الرسائل والاطاريح الجامعية

#### -- ١٤١٠ الملخص اله

المقصود من تأويل الحديث هنا هو حمل دلالة اللفظ الظاهر إلى دلالة أخرى محتملة بدليل يؤيِّد هذا الحمل، وتنأوَّلت في هذه الدراسة بيان مفهوم تأويل الحديث والأسس المنهجيَّة التي وضعها العلماء في تأويل الدَّلالة الظاهريَّة التي تتعارض مع الأدلَّة الأخرى، العقليَّة أو النقليَّة مثل تعارض الرواية مع الكتاب والعقل، والروايات الصحيحة والإجماع، وكذلك الدَّلالات المشكلة للروايات التي يعسر فهمها للقارئ، وذلك عبر استقراء ما جاء في كتب الأصول؛ إذ بحثوا في دلالات الألفاظ وبيان تعاطيهم مع التعارض لتلك الدَّلالات وبيان الأسباب التي دعت إلى تأويل الأحاديث سواء كان من الفقهاء أو المتكلِّمين أو علماء الحديث، وسلكت في هذا البحث، المنهج الاستقرائي، والمنهج التحليلي، لجمع شتات الموضوع الذي وجدته متناثرًا بين كتب شرَّاح الحديث، وكتب الأصوليين والمتكلِّمين، وتبيَّن أنَّ تأويل الحديث يرتبط ارتباطًا وثيقًا مع الاختلاف، فأين ما وجدت التأويل وجدت معه المخالفة، ويُعد التأويل من أهمٍّ وسائل حلِّ التعارض والاختلاف بين الأدلَّة الشرعيَّة .

الكلمات المفتاحية: التأويل - التعارض -الحديث الشريف - الدَّلالة الظاهريَّة- العقل.

#### --- ١٤٤٠ المقدمة الإ

الحمد لله الواحد الأحد الفرد الصمد، الذي أنزل أحسن الحديث كتابًا متشابهًا، وجعل لكلِّ شيء تبيانًا وتفصيلًا، والصَّلاة والسلام على سيِّد رسله، الذي كشف به النهم، وأضاء به الظُلم، وخصَّه بجوامع الكَلم، وعلى أهل بيته الذين قَرَنَ الله طاعتهم بطاعته، وطاعة رسوله على وحباهم جوامع العلم، وجعلهم أوَّلي الأمر، وأساس الدين، وعهد اليقين، وعدل الكتاب الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، اللهمِّ صلّ عليه وعليهم أجمعين.

فرضتْ عمليَّة التعاطي مع النُّصوص الشرعيَّة في البحث بيان حقيقتها والمراد منها، وتدقيق النظر فيها واستنطاقها، ولكون دلالة الأحاديث بعد فرض صدورها عن المعصوم على تنقسم من ناحية الدَّلالة على المراد منها على قسمين:

أحاديث واضحة الدَّلالة، وأخرى غير واضحة الدَّلالة، خصوصًا تلك التي تعاني من مشكلة الاختلاف والتعارض مع الأدلَّة الأخرى تارةً، أو لغموض يعتري دلالتها تارةً أخرى، فالقسم الأوَّل منها، لا يحتاج إلى مزيد شرح وبيان كون فهم المراد منها متيسرًا كونها ظواهر والظاهر حُجَّة، أمَّا القسم الثاني، فلاشكَّ يحتاج إلى مزيد من البيان والأيضًاح من خلال التدبر والرجوع إلى المتخصّصين لمعرفة المراد منه.

ولذلك أصبح اللجوء إلى تأويل الحديث ضرورةً ملحَّة؛ لارتباطها الكبير بحلّ تعارض دلالات ألفاظ الحديث فيها بينها أو مع الأدلَّة الشرعيَّة الأخرى؛ وللحيلولة دون تعطيل الفهم، لابدَّ من انتهاج هذا الطريق الذي يُعدُّ إبانَّة لإرادة الشَّارع من اللفظ بصرفه عن ظاهر معناه المتبادر منه إلى معنى آخر يحتمله بدليل مقرون يرجِّح ذاك المعنى المرجوح، وهذا التأويل بهذه الصورة يُعدِّ منهجًا من مناهج الاجتهاد، أو بابًا من أبواب الاستنباط العقلي، وعليه فالمتأوَّل يتحرَّى إرادة الشَّارع في معنى النَّصٌ؛ إذ إنَّ الجمود أمام

ظاهر النُّصوص يثير خللًا كبيرًا في روح التشريع التي من أجلها صدرت.

وانطلاقًا من الأصل في أنَّ الإسلام رسالة خالدة تصلح لكلِّ زمانٍ ومكان، وهذا يقتضى إدراك روح التشريع وغاياته.

ولذلك فإنَّ المنهج التأويلي للفكر الإمامي يدخل ضمن نظريَّة تعدُّد القراءات فيكون أمرًا مقبولًا وليس أمرًا شاذًا، وتعدُّد القراءات، لا يختصُّ بِالألفاظ؛ بل يشمل حتَّى الأَفعال.

وهذا الكلام لا يعني - بطبيعة الحال - تسويغ فكرة التأويل على إطلاقها واستباحة الخروج على الظاهر من دون موازين، أو ضوابط؛ لأنَّ ذلك يساوق هدم ثوابت الإسلام، فلطالما تسلَّلت الفرق المنحرفة تحت ستار التأويل، الذي يقترب في بعض اتِّجاهاته من التحريف والتلاعب في دلالات اللفظ بحُجَّة الحمل على المعاني الباطنيَّة.

كما لابد أن يرتكز التأويل على ثوابت، ينطلق عبرها المؤول في تأويل النَّصّ، التي تسمَّى بالقرائن الصارفة كموافقة التأويل لما جاء في القرآن الكريم، أو السُّنَّة القطعيَّة، أو موافقته للدليل العقلي أو ما أجمع عليه العلماء، أو ما كان موافقًا لمعهود العرب في مخاطباتهم؛ كون هذه القرائن بمثابة الدليل على الأخذ بالمعنى المرجوح من دون الراجح، لذلك يحتاج المؤول إلى ضابطة تؤيِّد الاحتمال الذي جعله يصرف النظر عن دلالته الظاهريَّة إلى دلالة أخرى محتملة، وهذه الضابطة هي التي تسمَّى بالقرينة الصارفة .

#### أسباب اختيار موضوع البحث:

١-لعلَّ أهم الأسباب التي دعتني إلى الدخول في غمار هذا البحث هو شحَّة ما كُتب في موضوع تأويل الحديث عند الإماميَّة بصورة منفصلة، وكذلك للوقوف على حقيقة التأويل وأسبابه، وهل أنَّ سلوك العلماء للتأويل اعتراف ضمني بصحَّة الحديث، أم أنَّه أَجًاه لفهم الدَّلالات الباطنة له؟

٢- تقديم إضافة علميَّة في مجال علوم الحديث والدراية، وذلك عبر تقديم معرفة



جديدة يمكن أن تفتح أمام الباحثين أفكار وآفاق جديدة نرى أنَّه من المهم دراستها.

#### أهداف البحث

تهدف هذه الدراسة إلى التعريف بتأويل الحديث، وبيان الكيفيَّة التي تعاطى ما علماء الإماميَّة مع هذه الظاهرة عبر بيان الأسس التي انتهجوها في تأويلاتهم، والمواطن التي يقع فيها التأويل وبيان القرائن الصارفة والموجبة لذلك .

أمًّا المقصود بعلماء الإماميَّة في هذه الدراسة فهم: علماء الأصول، والفقه وعلماء الكلام، وعلماء الحديث، وأمَّا وصف هذه الدراسة بالموضوعيَّة، فهو إشارة إلى البحث عن مواطن التأويل بحسب موضوعاتها التي وردت فيها، نحو ما جاء في المجالات الفقهيَّة والكلاميَّة والدراياتيَّة، فهو بحث يحاول جمع شتات الموضوع المتفرِّق بصورةٍ مو ضوعيَّة.

### منهج البحث

المنهج المُعتمد في هذه الدِّراسة هو المنهج الاستقرائي والمنهج التحليلي، ويتمثَّل ذلك عبر استقراء مواطن التأويل لدى الفقهاء والمتكلِّمين، وعلماء الحديث، واختيار نهاذج من النُّصوص المُشكلة، التي خضعت للتأويل وتتبُّع مصادر تلك الروايات في مؤ لَّفات الإماميَّة حصرًا.

#### المشكلة البحثية

هناك دعوى توجُّه لأحاديث الإماميَّة بأنَّ فيها تناقضات فيها بينها وأنَّ بعضها يتعارض مع المسلّمات العقليَّة، والحقيقة أنَّ هذه الدعوة ليست جديدة، ولهذا ألُّف الشيخ الطوسي كتابه المعروف (الاستبصار فيها اختلف فيه من الأخبار)، وأنَّ مثل هذه الأحاديث موجودة ليس في كتبنا فحسب؛ بل هو في كتب كلِّ المذاهب الإسلامية؛ لكن هذه الدعاوي تصُحُّ لو أخذنا بتهام ظواهر جميع تلك الروايات .

وكذلك فإنَّ هناك شُبهات توجُّه إلى الفكر الشيعيِّ الإمامي، بأنَّ تأويل علماء الإماميَّة

لا يُبتنى على قرائن منطقيَّة؛ بل هو أشبه ما يكون تأويلًا بالرأي وأنَّ هذه التأويلات متعسِّفة ويعيدة.

لذا كانت الدراسة محاولة لبيان الأُسس التي بَنى عليه علماء الإماميَّة تأويلاتهم لأحاديث النبيِّ وأهل بيته، والتي تهدف لرفع التناقض بين تلك الروايات أو تقديم تأويلاتٍ مقبولةٍ في الروايات المعارضة للعقل، ومن ثمَّ معرفة المعايير التي تمَّ اعتمادها، وهل هي مجانبة للصواب أم أنَّها عمليَّة تفرضها طبيعة تلك النُّصوص؟ .

#### فرضيَّة البحث

يَفترض الباحث أنَّ التأويل ظاهرة موجودة بشكل واسع في تراث الإماميَّة، في مجال الفقه والكلام وعلوم الدراية، وقد سلك علماء الإماميَّة في ذلك مناهج متعدِّدة، حقَّق فيها تأويل الخبر أهدافًا عديدة، منها: حلّ الاختلاف بين الأحاديث، وكذلك إزالة اللَّبس على متلقي الخطاب، وبيان ما أُبهم من دلالة الألفاظ، ودفع الشبهات التي تُطلقها بعض الملل المنحرفة، وغيرها، فيسعى البحث إلى بيان كلِّ ما تقدَّم.

#### حدود البحث

طالما أنَّ الدِّراسة مخصَّصة في تأويلات علماء الإماميَّة، فإنَّ حدود البحث لا تخرج عن محيط الروايات الصادرة عن الأئمَّة المعصومين، والمودعة في الكتب المعتبرة عند الإماميَّة، مَّا ألزم الباحث بالعودة إلى المجاميع الحديثيَّة عند الإماميَّة.

#### السابقة البحثيّة

لم يَجِدْ الباحث بحسب اطِّلاعه القاصر أيَّ دراسة تناوَّلت موضوع تأويل الحديث عند الإماميَّة بصورة مستقلَّة، سوى بعض الدراسات التي تنأوَّلته من جوانب يسيرة وفي نطاق محدود وهي:

١ – آمالي المرتضى دراسة في منهج النقد والتأويل، وهي اطروحة دكتوراه للطالب ثائر
 عبد الزهرة لازم البصير، في كلية الآداب جامعة البصرة، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م.



٢- ثنائيَّة الظاهر والباطن وحدود التأويل عند محدِّثي الإماميَّة، قراءة في كتاب مرآة العقول في شرح أخبار الرسول للعلَّامة المجلسيّ، للدكتور رجاء عجيل ابراهيم الحسناوي، وهو بحث منشور في مجلَّة اللغة العربيَّة وآدابها، العدد: ٣٠ (تشرين الأوَّل الحسناوي، وهو بحث منشور في مجلَّة اللغة العربيَّة وآدابها، العدد: ٣٠ (تشرين الأوَّل المعجيَّة المعربة على الدراسين، كانتا محدَّدتين بجزئيَّة صغيرة، الأولى في منهجيَّة الشريف المرتضى، فضلًا عن كونها دراسة لغوية وليست أصوليَّة أو حديثيَّة، أمَّا الدراسة الأخرى فقد كانت قراءة في كتاب مرآة العقول للعلَّامة المجلسي، فلم تكن هناك رؤية شاملة لمنهج علماء الإماميَّة في تأويل الحديث الشريف، وكذلك لم تتناول هاتين الدراسين أسس التأويل عند علماء الإماميَّة.

#### ما الجديد في هذه الدراسة؟

لابد من النظر إلى أن هذه الدراسة خطوة أوَّليَّة على الطريق؛ بوصف جدة الموضوع وسعته، ومن المؤمَّل أن تكون هناك دراسات آتية أكثر نُضجًا وتَفصيلًا، ومع ذلك يمكن أن ندَّعي أنَّنا استطعنا أن نُقدِّم في هذا الدراسة، بيانًا وتصنيفًا لمباني التأويل عند علماء الإماميَّة، ومناقشة تلك التأويلات ومعرفة الأسباب الداعية لها عبر التصنيف والتبويب.

### العقبات التي واجهت الباحث

في كلِّ بحثٍ لابدَّ أن تكون هناك صعوبات تواجه الباحث في سبيل الوصول إلى المعلومة بأدقِّ تفاصيلها، وبالتالي تحقيق الغاية التي يرمي إليها، إلَّا أنَّ هذه الصعوبات قد تختلف من باحثٍ إلى آخر بحسب أهميَّة موضوع الدراسة، ويمكن أن أجمل بعض الصعوبات التي واجهتني في البحث بالنقطتين الآتيتين:

١ - تشعّب موضوع الدراسة ودخوله في أبواب شتّى، مثل: العقائد والفقه وعلم الكلام والدراية؛ ممَّا أخذ من الباحث جهدًا ليس باليسير في الرجوع إلى تلك المصادر

والمراجع المتعلِّقة بموضوع البحث.

٢-شحة مصادر البحث؛ إذ إنَّ الباحث لم يعثر على حدِّ علمه مَّن كتب بصورةٍ مستقلَّة
 عن تأويل الحديث عند الإماميَّة سوى ما ذكرت آنفًا.

#### خطّة البحث

جاءت خطَّة البحث على مقدِّمة وفصل تمهيدي، وأربعة فصول وخاتمة، أمَّا المقدِّمة فهي هذه التي بين يدي القارئ، عرّفت فيها بالبحث، وأهميَّته والدراسات السابقة، ومن ثمَّ جاء الفصل التمهيدي، الذي وسم بتحليل المفاهيم العامَّة للتأويل، مشتملًا على خمسة مباحث تمهيديَّة، تناوَّلت التعريف بالتأويل عمومًا وأهميَّته ونشأته، وما يرتبط به.

أمًّا الفصل الأوَّل، فكان عنوانه الأسس المنهجيَّة في تأويل الحديث، واشتمل على ثلاثة ماحث:

المبحث الأوَّل: تأويل الظاهر المعارض للأدلَّة النقليَّة

المبحث الثاني: تأويل الظاهر المعارض للأدلَّة العقليَّة

المبحث الثالث: بيان القرائن الموجبة للتأويل

وأمَّا الفصل الثاني، فكان بعنوان تأويل الحديث عند الأصوليين والفقهاء وضمَّ أربعة ماحث:

المبحث الأوَّل: دلالة الألفاظ وعلاقتها بالتأويل عند الأصوليين

المبحث الثاني: الجمع بين الأدلّة المتعارضة

المبحث الثالث: أسباب تأويل الحديث عند الفقهاء

المبحث الرابع: موارد التأويل بالجمع العرفيّ عند الفقهاء

وكان الفصل الثالث يحمل عنوان: تأويل الحديث عند المتكلَّمين، وتضمَّن ثلاثة مباحث:

المبحث الأوَّل: أسباب تأويل الحديث عند المتكلِّمين

المبحث الثاني: صور التأويل عند المتكلِّمين

المبحث الثالث: أساليب التأويل عند المتكلِّمين

أمًّا الفصل الرابع والأخير فكان بعنوان تأويل الحديث عند علماء الحديث، واشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأوَّل: صلاحيَّة النَّصِّ للتأويل

المبحث الثاني: الأسباب الموجبة للتأويل عند علماء الدراية

المبحث الثالث: اتجاهات التأويل عند علماء الدراية

لله رب العالمين، وصلَّى الله على محمَّد وآله الطيبين الطاهرين.

وفي نهاية مطاف البحث، جاءت النتائج، ثمَّ ختمتُ البحث بقائمة المصادر والمراجع.

ولا يدَّعي الباحث أنَّه أحاط بكلِّ ما يتَّصل بموضوع البحث؛ لأنَّه موضوعًا واسعًا، ويحتاج إلى مزيد من الجهد والبحث والتنقيب، وأنَّ هذه الاطروحة ما هي إلَّا جُهد بشريٍّ يَعتريه الخطأ والقصور، وهي تنتظر من ذوي الاختصاص، الكشف عن وجوه اللبس التي أحاطت بها من دون قصد، فالكهال لله وحده، ولذا أعتذر سلفًا عن كلِّ خطأ أو تقصير، فإنَّ أصبت فمن توفيق الله ومنَّه علي سبحانه، وإن أخطأت فمن نفسي، سائلًا المولى أن يجعل عملي هذا خالصًا لوجهه الكريم، وآخر دعوانا أن الحمدُ



# الفصل التمهيدي تحليل المفاهيم العامَّة للتأويل

المبحث الأوَّل: التأويل في اللغة والاصطلاح.

المبحث الثاني: مفهوم التأويل في روايات المعصومين.

المبحث الثالث: نشوء التأويل وأهميَّته.

المبحث الرابع: تأويل الحديث بين الموافقين والمنكرين.

المبحث الخامس: أنُّواع التأويل.





التأويل في اللغة والاصطلاح

أوَّلا: معاني التأويل في اللغة

جاءت لفظة التأويل في المعاجم اللغويَّة بمعانٍ متعدِّدة، نحاول عرضها بإيجاز؛ لنتبين ما المعنى الجامع بين هذه التعاريف .

1 - قال الخليل الفراهيدي (ت١٧٥هـ) في تعريف الجذر اللغويّ للتأويل، وهو المآل فقال: "والمآل: الملجأ والمحترز، غير أنَّ وأل يئل لا يطَّرد في سعة المعاني اطِّراد آل يؤول إليه، إذا رجع إليه، يقال: طبخت النبيذ والدواء فآل إلى قدر كذا وكذا، إلى ثلثه أو رُبعه، يعني: رجع، والآل: السراب، وآل الرجل: ذو قرابته، وأهل بيته، وآل البعير: ألواحه وما أشرف من أقطار جسمه"(١).

٢ - ورد في تهذيب اللغة للأزهري (ت ٢٠هـ) أنَّ المصدر من لفظ التأويل هو "الأَوُول والأُوُول، والموئل: الملجأ من وأَلْت، وكذلك المآل من أُلت، والرجل يؤول من مَآلة بوزن مَعالة "(٢)، وقال أيضًا: وأمَّا التأويل: فهو تفعيل من أوَّل يؤوّل تأويلًا، أي: رجع وعاد، والأوَّل الرجوع، وآل ماله يؤوّله إيالة إذا أصلحه وساسه (٣).

٣- وقال الجوهري (ت٣٩٣هـ) في الفرق بين التأويل والتفسير بأنَّه "تفسير ما يؤوَّل إليه الشيء. وقد أوَّلتُهُ وتأوَّلتُه، تأوَّلا بمعنى. وآلُ الرجل: أهله وعيالُه. وآلُهُ أيضًا: اتِّباعه"(٤).

٤ - وقال ابن منظور (ت ١ ١ ٧هـ): "التأويل والتفسير بمعنى واحد، ويقال: أُلْتُ الشيء أَوُّ وله إذا جمعته، وأصلحته فكان التأويل جمع معاني ألفاظٍ أَشكَلت

۱ – العين – ۸/ ۳۵۹

٧- تهذيب اللغة - ١٥/ ٤٤٢

المالية

٣- يُنظر: المصدر نفسه -١٥/ ٤٤٢

٤-الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية - ١/ ٢٧

بلفظ واضح لا إشكال فيه، وقال بعض العرب: أوَّل اللهُ عليك أَمرَك أَي: جَمَعَه وإذا دَعَوا عليه قالوا: لا أوَّل اللهُ عليك شَمْلَك"(١).

ومَّا تقدَّم يتَّضح أنَّ مفهوم التأويل في اللُّغة لا يخرِج عن أحد المعاني الآتية:

\* المرجع والمصير: أي مصير ما ينتهي إليه الشيء.

\* التفسير والبيان، وهنا يصبح التفسير والتأويل بمثابة شيء واحد.

وبذلك يمكن القول إنَّ معنى تأويل الكلام في اللغة: ردُّ معاني اللفظ وإرجاعه إلى أصله الذي يُعمل عليه وينتهي إليه، فجميع هذه النُّصوص تؤكِّد على أنَّ الأوَّل يساوق الرجوع، وبالتالي يكون التأويل بمعنى (الترجيع)، وهو ما ذهب إليه الشريف الجرجانيُّ (ت ٨١٦هـ) بقوله:" التأويل في الأصل الترجيع "(٢).

ومن الجدير بالذكر أنَّ بعض هذه المعاني اللغويَّة التي ذُكرت جاءت موافقة لما ورد من لفظة التأويل في القرآن الكريم في مواضع عديدة (٢)، وهو ما فهمه منها أغلب المفسِّرين القدماء، ومن هنا تبيَّن "أنَّ التأويل حسب مصطلح القرآن هو إرجاع الشيء إلى واقعه، وأمَّا التأويل بمعنى صرف الكلام عن ظاهره المستقرِّ إلى خلافه، فهو مصطلح حديث بين العلماء لا يمتّ إلى القرآن بصلة، وإن اغتر ابن منظور بهذا المصطلح وذكره من أحد المعاني "(٤)، وكذا فإنَّ تعريف التأويل بالبيان، أو التفسير في الواقع ينطلق من مهمَّة إيشترك فيها الاثنان، وهي كشف البيان الغموض في الدَّلالة الظاهرة للألفاظ؛ لكن الفارق أنَّ التفسير يكشف البيان عن معنى اللفظ الظاهر ظهورًا واضحًا في الدَّلالة على المفهوم، أمَّا التأويل فهو استكشاف للمعاني المخبوءة خلف النَّصّ، الذي لم يدل بوضوح على المعنى المراد

١ - لسان العرب - ١١/ ٣٢ .

٧-معجم التعريفات - ٤٦

٣- ورد لفظ التأويل في القرآن في سبعة عشر موضعًا، وقال الشيخ محمَّد هادي معرفة: بأنَّ القرآن قد استعمل التأويل في هذه المعاني الأربعة على النحو التالي: ثيان مرَّات في (تأويل الرؤيا)، وخمس مرّات في (مال الأمر)، وأربع مرَّات في (توجيه المتشابه) محمَّد هادي معرفة: التفسير والمفسرون في ثوبه القشيب- ١/ ٢٢ ـ ٢٣.
 ٤- السبحاني، الشيخ جعفر: التأويل في القرآن الكريم - ١٧٣

منه، ذلك "أنَّ التأويل في بعض جوانبه يقوم على أساس إبطال الظاهر، وإثبات المؤول، وهذا يعني من ضمن ما يعنيه أنَّ التأويل هو إعطاء اللسان للنصِّ ليصرِّح بها أضمره بفعل عوائق ثقافيَّة أو اجتهاعيَّة معيَّنة، وهذا يفسِّر لنا طبيعة العلاقة بين الألفاظ والمعاني؛ إذ نجد تارةً الألفاظ هي خدم للمعاني، وطورًا المعانى تابعة للألفاظ وتتغير بنيتها "(۱).

# ثانيا: التأويل في الاصطلاح

قبل الخوض في عرض التعاريف الاصطلاحيَّة، يَجملُ بنا أن نُشير إلى أمرينِ:
الأمر الأوَّل: أنَّ أغلب الذين كتبوا في التأويل سواء في مفهومه الاصطلاحي أو في المؤلَّفات الأصوليَّة أو التفسيريَّة، كانوا يتنأوَّلونه من الناحية القرآنيَّة حتَّى الشواهد التي يستحضر وها كانت ذات طابع قرآني، ولذلك قلَّما تجد من خصَّص كتاباته عن تأويل الحديث الشريف، وربَّما يعود ذلك إلى هيمنة الدِّراسات القرآنيَّة على أفق الباحثين في الدراسات الإسلامية إزاء الدراسات الحديثيَّة، أو لأنَّ الاختلاف في فهم دلالة مفردة التأويل الواردة في القرآن، كان حجر الزاوية في نشوء اختلاف الفرق الإسلامية.

الأمر الآخر: يبدو أنَّ منشأ التعريفات الاصطلاحيَّة للتأويل جاءت انعكاسًا للخلافات العقديَّة والمذهبيَّة، وأنَّ أساس الاختلاف فيها لم يكن منطلقًا من مقولة (لا مشاحَّة في الاصطلاح)، فهناك من صرَّح برفض التأويل، وهناك من ألمح برفضه من دون تصريح، واضعًا قيودًا على مقاسه وذوقه، مسمِّيًا بذلك كلَّ التأويلات التي تصدر عن غيره بأنَّها تأويلات باطلة أو فاسدة، وهناك من فتح التأويل على مصراعيه من غير قيود حتَّى أخضع النُّصوص المُحكمة للتأويل. وبالعودة إلى أصل المطلب؛ نستعرض فيها يأتي التعاريف الاصطلاحيَّة للتأويل بصورة عامَّة من غير أن نخصصها بالقرآن أو الحديث الشريف؛ كون اللغة

١ - د. سامي محمود إبراهيم: منهجيَّة التأويلة عند ابن رشد واختلافها عن التأويليَّة الغربيَّة المعاصرة - ١٢٥

حاكمة على ألفاظ هذين المصدرين التشر يعيين.

١ - التأويل مرادف للتفسير

ذكر أبو عبيدة (ت ٢٠٩هـ) في (مجاز القرآن) في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلُهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسُ خُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آَمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أَوْلُو الْأَلْبَابِ ﴾ (١)، فقال: "التأويل:التفسير والمرجع "(٢).

وذكر الطبري (ت ٢٠٠هـ) "أنَّ معنى التأويل في كلام العرب: التفسير والمرجع والمصير "(٢٠ وتابعه الشيخ الطوسي (ت ٢٠ هـ) على هذا المعنى، فقال إنَّ التأويل: "هو التفسير وأصله المرجع والمصير "(٤٠).

وعلى وفق ما تقدَّم من تعاريف القدماء يبدو أنَّ مفهومهم للتأويل هو: تفسير للكلمة، أو للموقف، أو الواقعة المبهمة، عبر إزالة الإبهام عن الكلمة المبهمة، أو عن الموقف المشكوك في دلالته، أو الواقعة المتضمِّنة للريبة، بإرجاعها إلى حقيقتها.

٢- تم تعريفه بأنَّه صرف دلالة اللفظ من المعنى الظاهر إلى معنى آخر، وهو
 ما ذكره المتأخّرون في تعاريفهم الاصطلاحيَّة على هذا المعنى إلّا من شذّ.

فقد قدَّم الغزالي (ت٥٠٥هـ) تعريفًا للتأويل جاء فيه:" إنَّه احتمال يُعضِّده دليل يصير به أغلب على الظنِّ من المعنى الَّذي دلَّ عليه الظاهر"(٥٠).

وعرَّفه ابن رشد (ت٥٩٥هـ) بأنَّه: "إخراج دلالة اللفظ من الدَّلالة الحقيقيَّة إلى الدَّلالة المجازيَّة، من غير أن يخلَّ في ذلك بعادة لسان العرب في التجويز من تسمية الشيء بشبهه أو سببه، أو لاحقه أو مقاربه، أو غير ذلك من الأشياء التي عودت في تعريف أصناف الكلام المجازي"(٢).



۱ - آل عمر ان: ۷

٢-أبو عسدة: مجاز القرآن - ١/ ٨٦

٣- تفسير الطبري (جامع البيان عن تأويل أي القرآن ) - ٦/ ٢٠٤

٤- ينظر: الشيخ الطوسي: التبيان في تفسير القرآن - ٣٩٩

٥- المستّصفي من علّم الأصول- ٣/ ٨٨

٦- فصل المقال في ما بين الحكمة والشريعة من اتِّصال - ٤٣

ويبدو من تعريف ابن رشد أنَّه لا يرى حمل دلالة اللفظ الظاهر حقيقة بحمله على المجاز بصورة مطردة؛ بل إنَّ هناك من المجازات الواضحة التي لا تحتاج إلى تكلُّف في التأويل، وهو محق في هذا الرأي؛ لكن يبدو أنَّه أغفل قيد القرينة الصارفة التي يتَّكئ عليها المؤول في انصرافه عن المعنى الظاهري، فلم يتطرَّق إليها في التعريف، وهذا يُعدُّ خللاً في تقييد التعريف، فلا يمنع بذلك من دخول كلِّ تأويل باطل لا يستند إلى دليل.

أمّا ابن الأثير (ت ٢٠ - ٢٥ هـ) فقد أوجز تعريف التأويل بأنّه: "نقل ظاهر اللفظ عن وضعه الأصلي إلى ما يحتاج إلى دليل، لولاه ما تُرك ظاهر اللفظ"(١)، وهو يشير إلى دلالة الظاهر على الحقيقة اللغويّة للفظ التي هي الأصل ومعناه المتبادر بالوضع، وإن انتقلت إلى حقائق أخرى كالحقيقة الاستعماليّة والحقيقة الشرعيّة؛ لكن تُرك هذا المعنى بدليل أقوى من الدّلالة الأصليّة التي وضعت له، وربا يكون هذا التعريف هو الأكثر شمولًا وقربًا من الواقع للتأويل الذي عمل عليه المتأخّرون وهو المشهور بينهم، وهو ما يميل إليه الباحث ويرجّحه.

لكن ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ) رفض التعريف الاصطلاحي الذي عُرف به عند المتأخِّرين، فلقد ردَّ ابن تيمية القول بأنَّ لفظ التأويل فيه اشتراك بين معناه في القرآن، ومعناه عند السَّلف والخلف، ومن شأن هذا الاشتراك أن يضع اشتباهًا في فهم المصطلح، فقال إنَّ معنى التأويل: "هو الحقائق الثابتة في الخارج بها هي عليه من صفاتها وشؤونها وأحوالها، وتلك الحقائق لا تعرف على ما هي عليه بمجرَّد الكلام والإخبار إلَّا أن يكون المستمع قد تصوَّرها أو تصوَّر نظيرها بغير كلام وإخبار "(٢).

وربها يكون اعتراض ابن تيمية على مصطلح التأويل عند المتأخّرين، ينطلق

١ - النهاية في غريب الحديث والأثر - ١/ ٨٠

٢ – الإكليل في المتشابه والتأويل – ٥/ ٣٥

من خلطه بين الدَّلالة المستفادة من لفظة التأويل الواردة في القرآن، وبين التعريف الاصطلاحي المشهور عند المتأخِّرين، فالواقع أنَّه ليس هناك مُواءَمة بين معاني التأويل الواردة في القرآن الكريم، وبين ما استحدث من تعريف لهذا المفهوم؛ لكن هذا لا يمنع من استعال هذا الآليَّة الواقعة في نطاق تفسير القرآن؛ لحلّ المشكلات التي تعترض العقل في الوصول إلى مراد الشَّارع.

وم مَّن خالف المصطلح الحادث للتأويل أيضًا السيِّد الطبطبائي (ت٢٠٢هـ)، الذي نظر إلى التأويل على أنَّه ليس من المفاهيم التي يمكن إدراكها بالألفاظ؛ كونها من الحقائق المتعالية فيقول في ذلك: "ليس من قبيل المفاهيم المدلول عليها بالألفاظ؛ بل هي من الأمور المتعالية من أن تُحيط بها الألفاظ، فهي كالأمثال تُضر ب ليقرب بها المقاصد"(١).

فنلاحظ أنَّ الطبطبائي رفض أن تكون الألفاظ قادرة على إدراك مفهوم التأويل، وربيا يُشير ذلك إلى أنَّ فلسفة الطبطبائي في تأويل القرآن التي تقوم على أنَّ القرآن النازل كان عند الله أمرًا أعلى وأحكم من أن تناله العقول، أو يعرضه التقطع والتفصل، فيكون حينئذ مفهوم التأويل الوارد في القرآن الكريم في نظر الطبطبائي يغاير المفهوم الاصطلاحي لدى المتأخّرين الذين تنأوَّلوه بصورة مطلقة لهذا المفهوم، لذلك يرى "أنَّ التأويل الذي يُراد به المعنى المقصود الذي يُخالف ظاهر الكلام من اللغات المستحدثة على لسان المسلمين بعد نزول القرآن وانتشار الإسلام "(۲)، وسواء كان التأويل هو الحقيقة الخارجيَّة كها ذكر ابن تيمية، أو أنَّه معان أخرى متعالية كها ذكر السيِّد الطبطبائي، فهو لا يخرج أن يكون أمرًا مغالفًا للدلالة الظاهرة، فإنَّ "كلَّ هذا يدلُّ على معنى خلاف ظاهر اللفظ، ولا يعنى خلاف ظاهر اللفظ أنَّه خلاف حقيقة اللفظ؛ بل هو تحول من المعنى عنى خلاف ظاهر اللفظ أنَّه خلاف حقيقة اللفظ؛ بل هو تحول من المعنى عنى خلاف ظاهر اللفظ أنَّه خلاف حقيقة اللفظ؛ بل هو تحول من المعنى عنى خلاف ظاهر اللفظ أنَّه خلاف حقيقة اللفظ؛ بل هو تحول من المعنى عنى خلاف ظاهر اللفظ أنَّه خلاف حقيقة اللفظ؛ بل هو تحول من المعنى عنى خلاف ظاهر اللفظ أنَّه خلاف حقيقة اللفظ؛ بل هو تحول من المعنى عني خلاف ظاهر اللفظ أنَّه خلاف حقيقة اللفظ؛ بل هو تحول من المعنى

١ - يُنظر: الميزان في تفسير القرآن - ٣/ ٣١

۱ – المصدر نفسه – ۱ / ۷

المطابقي إلى المفهومي على اختلافه "(١).

وقد تطرَّق الشيخ محمَّد هادي معرفة إلى تعريف مصطلح التأويل في أثناء تفريقه بينه وبين التفسير، فقال: "التفسير رفع الإبهام عن اللفظ المشكل، فمورده إبهام المعنى بسبب تعقيد حاصل في اللفظ، أمَّا التأويل فهو دفع الشبهة عن المتشابه من الأقوال والأفعال، فمورده حصول شبهة في قول، أو عمل أوجبت خفاء الحقيقة...فالتأويل إزاحة هذا الخفاء "(۲)، وكأنَّ الشيخ معرفة يجعل من التفسير والتأويل مفهومين متقاربين من ناحية الكشف عن شبهة حاصلة في معنى اللفظ التي تكفَّل بها التفسير، والشبهة الحاصلة من دلالة الأقوال والأفعال التي يُزاح خفاءَها بالتأويل.

وهناك من يرى أنَّ التأويل هو ضربٌ من حركة مرتدَّة تحاول الرجوع باللفظ إلى معان غير موضوعة له، التي يُعتمد فيها على آليات التفسير ليوظفها في إضاءة النَّص، أي الوقوف على النَّص على ما تدلُّ عليه لحظة التلقي بين النَّص والمتلقي مع لحظة وعي النَّص ورتبته (٢٠)، فالتأويل إذا لا يستهدف إعادة المعنى المتعارف عليه؛ بل يقتضي خلق معان جديدة غير مألوفة تدلُّ على عمق تحليل المؤول للنصِّ والتدبُّر فيه دلالته .

ولذا قدَّم الدكتور الصغير تعريفًا موافقًا للتعريف المشهور عند المتأخّرين فيقول: "وأمَّا التأويل فهو ما لم يكن مقطوعًا به، وكان مردَّدًا بين عدَّة وجوه محتملة، فيؤخذ بأقواها حُجَّة، وأبرزها دليلًا، فيوجه عليه المعنى على أساس الفهم واللغة وإعمال الفكر"(٤).

أي أنَّ التأويل بالحمل على إحدى المعاني يُعدُّ من مصاديق الألفاظ المشتركة ذات الدَّلالات المتعددة، التي يمكن أن تكون من المواضيع الدَّاخلة في للتأويل؛

١ - سميسم، علي كاظم جواد: تأويل النَّصِّ عند الصوفية: فصوص الحكم لابن عربي إنموذجًا-٣٥-٣٥

٢-التفسير والمفسّرون في ثوبه القشيب-١/ ١٢١

٣- يُنظر: د. عبد الأمير زاهد: مقدمات منهجية في تفسير النَّصّ القرآني-٦٥.

٤ - الصغير محمَّد حسين: المبادئ العامَّة لتفسير القرآن - ٢٣

لكن هذا التعريف غير جامع لمجالات التأويل التي تدخل فيها الألفاظ المستعارة والكناية وغيرها.

والذي يبدو للباحث أنَّ التعريف الاصطلاحي للتأويل في اصطلاح المتأخّرين، قد أصبح في عرف المتكلِّمين، والفقهاء، والمفسِّرين، هو الذي ينصرف إليه الذهن عند الإطلاق، وأصبح شائعًا ومتعارفًا عليه بين المتأخّرين ويبدو أنَّ استعماله بهذا المعنى. مصطلح (تأويل الحديث)

بعد أن تنأوّلنا التعاريف اللغويّة والاصطلاحيَّة لمفهوم التأويل بصورة عامَّة، نخلص إلى أنَّه يتمُّ اللجوء إلى التأويل سواء أكان في النُّصوص القرآنيَّة أم في النُّصوص الحديثيَّة حينها تكون الدَّلالة الظاهريَّة للفظ، أو المعنى العام للنصِّ لا يتوافق مع العقل، أو الأدلَّة النقليَّة الصحيحة، بحيث لا يمكن الأخذ بظاهرها، فيُحتمل أن تكون هناك دلالة أخرى مقصودة من الخطاب، غير تلك الدَّلالة الظاهريَّة، على أن تكون هناك قرينة عقليَّة، أو نقليَّة متَّصلة أو منفصلة ترجِّح وتُعضِّد هذا الاحتهال.

# التعريف المُقترح لتأويل الحديث

تأسيسًا على ما تقدَّم يُمكن أن نقترح تعريفًا اصطلاحيًّا لتأويل الحديث بالقول: (هو الرجوع عن الدَّلالة الظاهرة المشكلة في قول المعصوم المن أو فعله إلى دلالة أخرى محتملة معضّدة بقرينة عقليَّة أو نقليَّة، من غير انفصال بين المعنى الظاهر والمعنى المؤول).

### شرح التعريف:

١ -الدَّلالة الظاهرة المشكلة في قول المعصوم الله، أو فعله:

أي الدَّلالة الظاهرة من لفظ المعصوم الله أو فعله التي يقف إزاءها العقل موقفًا متردِّدًا في القطع على المراد منه، أمَّا لكونها تتعارض مع مسلّمات عقليَّة،



أو أدلَّة نقليَّة مقطوع بصدورها، كالكتاب أو السُّنَّة أو الإجماع، أو لكون دلالتها غامضة مشكلة ومستعصية على الفهم فلا يتحدَّد مدلولها من غير قرينة صارفة. ٢- معضّدة بقرينة: يخرج بهذا القيد كلُّ التأويلات التي لا تستند إلى دليل ومرجِّح، أمَّا القرائن العقليَّة: فهي أمَّا البديهيات، أو المسلَّات العقليَّة التي تبنى عليها كلُّ التصورات، أو قرائن سياقيَّة أو مقاميَّة، وهذه القرائن إمَّا تكون تبنى عليها كلُّ التصورات، أو قرائن سياقيَّة أو مقاميَّة، وهذه القرائن إمَّا تكون

متَّصلة، مثل قرينة السياق أو القرينة اللغويَّة والمعجميَّة للفظ أو منفصلة مثل

الأدلُّ اللفظيَّة أو إجماع أو غير ذلك.

٣- من غير انفصال: فيخرج بهذا القيد من التعريف، كلُّ تأويل ينفصل بدلالته عن المعاني الظاهريَّة، فلابدَّ أن تكون الدَّلالة المتولِّدة من التأويل ترتبط بصورة أو بأخرى بالمعنى الظاهر للنصِّ، بحيث لا يكون هناك انفصال تام بين المعنى المؤوَّل، والمعنى الظاهر، وهذا يستلزم خضوع التأويل للأصول المنهجيَّة، من حجج وأدلَّة ومرجعيَّات بعيدًا عن الرأي والهوى، لمنع وقوع التأويلات المعدة والمتعسِّفة.

#### المبحث الثاني

# مفهوم التأويل في روايات المعصومين على

وردت رواياتٌ عدَّة عن النبي وأهل بيته تضمَّنت مفهوم التأويل ومنها:

ا - روى الحاكم النيسابوري في المستدرك على الصحيحين عن ابن عُمر أنّه قال: "قال رسول الله على أن خَنم كثيرة سوْ دَاءَ دَخَلَتْ فِيها غَنْمٌ كثيرة بيض، قالُوا: فَمَا أَوَّلتَهُ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: الْعَجَمُ يَشْرَكُونَكُمْ في دينكُمْ وَأَنْسَابِكُمْ، قَالُوا: الْعَجَمُ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: لَوْ كَانَ الْإِيمَانُ مُعَلَّقًا بِالثَّرَيَّا لَنَالَهُ رِجَالٌ مِنَ الْعَجَمِ وَأَسْعَدَهُمْ بِهِ النَّاسُ "(۱).

١- المستدرك على الصحيحين-٤ / ٤٣٧.

ويبدو أنَّ التأويل الوارد في الرواية بمعنى تعبير الرؤيا، الذي ذكره المفسِّرون أنَّه من معانى التأويل التي وردت في بعض آيات القرآن الكريم.

٢-ذكر العلّامة المجلسيُّ في بحار الأنوار رواية عن حذيفة بن اليهان، قال: "كنتُ والله جالسًا بين يدي رسول الله عَيْلاً وَقَدْ نَزَلَ بِنَا غَدِيرَ خُمِّ، و قَدْ غَصَّ الْمُجْلِسُ بِالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ، فَقَامَ رسول الله عَيْلاً عَلَى قَدَمَيْهِ فَقَالَ: ... أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ كنتُ مولاه فهذا عليُّ مَوْلاه، فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ عَرْضِ الْمُسْجِد: يَا رَسُولَ اللهِ مَا مَنْ كنتُ مولاه فهذا عليُّ مَوْلاه، فَهَذَا عَلِيٌّ أَمِيرُهُ (۱)"، فيتضح أَنَّ مراد السائل من تأويلُ هَذَا؟ قَالَ: مَنْ كُنْتُ نَبِيّهُ فَهَذَا عَلِيٌّ أَمِيرُهُ (۱)"، فيتضح أَنَّ مراد السائل من (التأويل) هنا هو ما يعنيه ويريده رسول الله عَيْلاً من لفظة (المولى).

فهنا جاء تأويل المعصوم الله للعبارة المتقدَّمة، بمعنى ما يؤول إليه الشيء وينتهي، وهي إحدى المعاني اللغويَّة للتأويل التي ذكرناه سابقًا.

٤ - نقل الكشي في رجاله عن ابن قولويه، حديث في شأن تأويل الحديث عن سعد، عن ابن أبي الخطاب، عن محمَّد بن سنان، عن المفضل قال أبو عبد الله الله: "النَّاس أوَّلعُوا بِالْكَذِبِ عَلَيْنَا، إِنَّ اللهَ أَفْتَرَضَ عَلَيْهِمْ لَا يُرِيدُ مِنْهُمْ غُتَّرةً، وَإِنِّي أُحَدِّثُ



١-بحار الأنوار - ٣٧/ ١٩٤

٢- الكافي - ٣/ ٢٦١.

أَحَدَهُمْ بِالْخَدِيثِ فَلَا يَخْرُجُ مِنْ عِنْدِي حتَّى يَتَأَوَّلَهُ عَلَى غَيْر تأويله ... "(١).

فيتَّضح أنَّ المراد من التأويل في هذه الرواية أن الراوي يصرف المعنى من مراد المعصوم الله إلى معنى مغاير من غير دليل فيبتغى بهذا الفعل طلب الدُّنيا،، وهو تأويل باطل، ممَّا استلزم إنكار الإمام اللي له.

٥- روى الشيخ الصَّدُوق في معاني الأخبار عن ابن مسرور، عن ابن عامر، عن عمِّه، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم الكرخي عن أبي عبد الله الله الله أنَّه قال: "حَدِيثٌ تَدْريه خَيرٌ مِن أَلْفِ حَدِيثِ تَرويه، ولا يَكُونُ الرَّجُلُ منكُم فَقيهًا حتَّى يَعرف مَعَاريضَ كَلَامِنَا، وإنَّ الكَلِمَةَ مِن كَلامِنَا لَتَنصَرفُ عَلَى سَبعينَ وَجهًا لَنَا من جَميعهَا المَخْرَج (٢)".

فمعاريض الكلام هي ما يتضمَّنه من إيهاءات وإلماحات كقرينة يُلتفت إليها بعد التأمل، والتدبُّر والتدقيق في جهات، وحالات الكلام، ولابدَّ للفقيه من الإحاطة بهذه المعاريض، التي يمكن أن تكون سببًا لصرف الكلام عن ظواهره.

٦- جاء في علل الشرائع للشيخ الصَّدُوق عن علي بن حاتم، عن إبراهيم بن على، عن أحمد بن محمَّد الأنصاري، عن الحسن بن على العلوي، عن أبي حكيم الزاهد، عن أحمد بن عبد الله قال: "بَينَم أمير المؤمنين الله مارٌّ بفناء بَيتِ الله الحَرام؛ إذ نَظَرَ إلى رَجُل يُصَلِّي فَاستَحسَنَ صَلاتَهُ، فَقالَ: يا هذَا الرَّجُلُ، تَعرفُ تَأويل صَلاتِك؟ قالَ الرَّجُلُ: يَا بن عَمِّ خَير خَلق الله، وهَل للصَّلاة تأويل غَيرَ التَّعَبُّد؟!، قالَ عَلَّى اللهِ: اعلم يا هذَا الرَّجُلُ أنَّ اللهُ تَبارَكَ وتعالى ما بَعَثَ نَبيَّهُ عَلِي المُمر مِنَ الأمور إلَّا ولَهُ مُتَشابهٌ وتأويل وتَنزيلٌ، وكُلُّ ذلِكَ عَلَى التَّعَبُّدِ، فَمَن لَم يَعرف تأويل صَلاتِهِ فَصَلاتُهُ كُلُّها خِداعٌ ناقِصَةٌ غَيرُ

۱ -الشيخ الطوسي: اختيار معرفة الرجال -١/ ٣٤٧ ٢- معاني الأخبار - ١/ ١٣١

تامَّة، يَا بنَ عَمِّ خَيرِ خَلقِ اللهِ ما مَعنى رَفع يَدَيك في التَّكبيرةِ الأولى؟ فَقالَ اللهِ اللهُ أكبر الواحِدُ الأَحدُ الَّذي لَيسَ كَمثله شَيءٌ، لا يُقاسُ بِشَيء ولا يُلمَسُ بِالأَحْماس، ولا يُدرَكُ بِالحَواسِّ، قالَ الرَّجُلُ: ما مَعنى مَدِّ عُنُق كَ في الرُّكوعِ بِالأَحْماس، ولا يُدرَكُ بِالحَواسِّ، قالَ الرَّجُلُ: ما مَعنى مَدِّ عُنُق في الرُّكوعِ بِالأَحْماس، ولا يُدرَكُ بِالحَواسِّ، قالَ الرَّجلُ وَمَا مَعْنَى ؟ قالَ: تأويلهُ آمَنتُ بوَحدانيَّتِكَ ولَو ضُرِبَت عُنُقي، قال الرجل: ومَا مَعْنَى السَّجْدَةِ الأولى؟ فَقَالَ: تأويلهَ اللَّهُ مَّ إِنَّكَ مِنْهَا خَلَقْتَنَا لَي عُنِي مِنَ الأرض وَتأويل رَفْع رَأْسِكَ وَمِنْهَا أَخرَجْتَنَا، وَتأويل السَّجْدَةِ الثَّانِيَةِ وَإليها تُعِيدُنَا، وَتأويل السَّجْدَةِ الثَّانِيَةِ وَإليها تُعِيدُنَا، وَرَفْع رَأْسِكَ وَمِنْهَا تُخرَجُنَا تَارَةً أخرى"(۱).

فُمعنى التأويل الوارد في الرواية هو إبراز للحقيقة الباطنيَّة لرمزيَّة الصَّلاة، فإنَّ لكلِّ شيء حقيقة يرمز إليها، فإذا أبرزنا تلك الحقيقة التي يرمز إليها فيسمَّى إبراز الحقيقة تأويلًا.

٧- روى الشيخُ الطوسيُّ بسنده عن أبي جون مولى الرضا هِ عن أَن فَي أَخبارنَا مُتَشَابِهَ الْقُرْآنِ، وَمُعْكَمًا كَمُحْكَمِ الْقُرْآنِ فَرُدُّوا مُتَشَابِهَهَا إِلَى مُعْكَمِهَا، وَلَا تَتَبَعُوا مُتَشَابِهَهَا دُونَ مُعْكَمِهَا فَتَضِلُّوا (٢)".

فيتَّضِح أنَّ معنى المُحكم هو الذي دلالته واضحة، ومعنى المتشابه هو ما يتطرَّق له الشبه والاحتمال، فالإمام الله أمر أن يردَّ مثل العام فإنَّه، من المتشابه لاحتمال التخصيص فه و غير محكم الدَّلالة بخلاف الخاص فإنَّه أتقن في الدَّلالة (٣).



١ - الشيخ الصدوق:علل الشرايع - ٢/ ١٠

٢- تهذيب الأحكام - ٦/ ٥٩٥.

٣- يُنظر: كاشف الغطاء، الشيخ علي بن محمَّد رضا: التعارض والتعادل والترجيح- ٧٨.



# نشأة التأويل وأهميَّته

أوَّلا: نشأة التأويل

النظرة المتأمِّلة لدراسة التراث الإسلامي، سواء أكان ذلك على مستوى الفرق الإسلامية المختلفة أم على مستوى الحقول المعرفيَّة الأخرى من (علم كلام، فقه وأصوله، علوم تفسير، علوم الحديث، علوم اللغة، الفلسفة الإسلامية، التصوف، اللغة .. إلخ) يجد أنَّ النظريَّة التأويليَّة الإسلامية قد تعدَّدت، واتَّخذت صورًا مختلفة باختلاف تعاطيها مع النَّصّ، ممَّا يعني اختلاف منهجيَّات التنأوَّل، والمنطلقات النظريَّة التي عملت الفرق الإسلامية بتوظيفها وتطبيقها في عمليَّة والمنطلقات العنى، والدَّلالة بخصوص النَّصّ الديني.

وهذا يعني أنَّ ظاهرة التأويل ليست حديثة؛ بل قد يصعب تحديد تاريخ البداية لها؛ لكن لابد أن نشير إلى أنَّ من أهم عوامل نشأة الخلاف حول تأويل النَّص الديني هو الخلاف السياسي، الذي كان يدور حول مسألة الإمامة، ومنها تفرَّعت الخلافات حول مسائل كثيرة كان مجملها ينبعث من إمكان الوقوف عند ظاهر النَّص الديني، أو ما يخالف ذلك إلى الباطن باستعمال التأويل"، ومع ظهور الفرق الكلاميَّة واتِّساع حركة التلاقع الفكري والعقائدي، بدخول غير المسلمين في الإسلام، نتيجة الفتوحات الإسلامية، وابتعاد الناس عن عصر الرسالة، تبقى عمليَّة تطويع النَّص لملاءمة تلك الظروف غير جائز؛ لأنَّ ذلك يعني تغليف النَّص بهويَّة مذهبيَّة تحدِّده وتقيِّده، وهذا ضد خصائصه الاحتوائيَّة التي تشمل كلّ زمان ومكان"(۱).

وما أن تعدّدت الفرق والمذاهب، حتَّى كثرت الاختلافات وخاصَّة في علم الفقه والمسائل السياسية، "ومن هذا الاختلاف السياسي بدأ كلَّ جانب يحضُّ على فكره، ويبلوره ويستقى من المصادر الأساسيَّة في الإسلام – الكتاب والسُّنَّة - فبدأ الخلاف العقائدي في الصدر الأوَّل، وزمن الصحابة والتابعين سطحيًّا ويسير على استحياء، ولهذا لم يخوضوا في المسائل العميقة والمعقّدة، إلَّا أنَّ الصراع السياسي والانقسامات الفكريَّة وصلت إلى عنفوانها في العصر الأموي، ونضجت الأفكار والعقائد في العصر العباسي"(١).

ولعلَّ عامل السياسة كان أكثر العوامل سببًا في تصدُّع وحدة المسلمين، يَّا نتج عن ذلك الجدل الحاد حول الإمامة بين السُّنَّة والشيعة، وكثر الخوض في مشكلات نظريَّة لم يعرفها الجيل الأوَّل من المسلمين، وكالخلاف السياسي الحاد حول مسألة الإمامة، وهو الخلاف الذي أدَّى إلى ظهور الفرق، وهو وإن كان سياسيًّا في نشأته، إلَّا أنَّه تطور فأصبح متعلِّقًا بالعقائد، وهناك عوامل وافدة من الخارج إلى الجماعة الإسلامية أعانت على وجود علم الكلام وازدهاره (۲).

فيبدو أنَّ نشوء التأويل ناتج عن الأثر العقائدي المقترن مع الاختلاف السياسي الذي ألقى بظلاله على مفهوم التأويل، وهو الاتَّجاه الذي اشتهرت به الإماميَّة والمعتزلة مع الاختلاف في الأسس والمنطلقات والمعايس، وكذلك لدلالة ظواهر النَّصوص علاقة مهمَّة في تحديد المنطلق الرئيس لأي منهج فكريِّ أو عقائدي، فهناك من وقف عند ظاهر النَّصّ والتزم بدلالته، وإن خالف العقل، وهناك من خالف النَّصِّ ولجأ إلى تحكيم العقل في عمليَّة التأويل، فذهبوا بعيدًا في تأويل النُّصوص المحكمة والمتشامة، كما هو حال المعتزلة، فالنُّصوص التي تتعارض مع



عقيدتهم لا طريق لفهمها وقبولها سوى التأويل، وهذا يعني أنَّ المعاني المتولِّدة من التأويل لا تخضع لغير الضابطة العقليَّة (١٠).

ومن هنا يتّضح الفرق بين تأويل الإماميّة الذي يقترن فيه التأويل بالكتاب الكريم والسُّنَة الشريفة والعقل وما نجده عند المعتزلة على الرغم من موافقتهم للإماميّة في فلسفتهم للتأويل، إلَّا أنَّ الفارق يكمن في مسألة توظيف العقل، فالإماميّة جعلوا من العقل طريقًا موصلًا للعلم، وكاشفًا للأدلَّة الشرعيَّة التي هي الكتاب والسُّنَة، بينها تجد العقل عند المعتزلة هو الحاكم على النَّصّ، والى هذا المعنى أشار الشيخ المفيد (ت١٣١٤هه) بقوله: "اتَّفقت الإماميَّة على أنَّ العقل عن عمله ونتائجه إلى السمع، وأنَّه غير منفك عن سمع ينبه الغافل عن كفيَّة الاستدلال"(٢).

# ثانيًا: أهميَّة تأويل الحديث

٢ – أو ائل المقالات – ٤٩

يمكن أن نوجز أهميَّة التأويل في النقاط الآتية:

١ - رفع التعارض الظاهري بين الروايات والأدلَّة الأخرى.

من أهم الوظائف التي يؤدِّيها التأويل هي رفع التعارض غير المستقرِّ فيها بين الأدلَّة؛ إذ "يصبح التأويل ضرورة لا محيص عنها لرفع التناقض الظاهري بين أدلَّة العقل وأدلَّة الشرع "(٢)، وممَّا يوجب الوقوف على الدَّلالة الظاهريَّة للفظ، واللجوء للتأويل ما ثبت للعلهاء "أنَّ أقوال الأئمَّة كانت يخرج منها ما ظاهره خلاف باطنه للتقيَّة، والاضطرار، ومنها ما ظاهره الإيجاب والالزام، وهو في نفسه ندب ونفل واستحباب، وهو على الوجوب، ومنها عام

١ - تجعل المعتزلة من أداتي التأويل ووسائله وحدة مترابطة ولهذا فإن تساند اللغة والعقل عند المعتزلة تساند سببي أو مجرد ترميم لمعني مستقل ليجعل الفكر الاعتزالي يبدو متاسكًا لغة وعقالا. يُنظر: د. مبروك عبدالعزيز عبدالسلام عبد الله: التأويل عند المعتزلة -مصادره، وسائلة، أدواته، قضاياه - ١٩٧

٣-نصر حامد أبو زيد: الاتجاه العقلي في التفسير، دراسة في قضية المجاز عند المعتزلة- ١٣٥

يراد به الخصوص، وخاصٌ يُراد به العموم، وظاهر مستعار في غير ما وضع له حقيقة، وتعريض في القول للاستصلاح والمداراة وحقن الدماء"(١).

وسنعرض هذا الموضوع بشكل مفصَّل في المباحث اللاحقة .

٢- بيان مراد المعصوم الله من لفظه أو فعله المشكل.

إنَّ غاية علوم الحديث والدراية التي وصلت إلى اثنين وخمسين علمًا على ما ذكره الحاكم النيسابوري (ت٥٠٤هـ) جاءت في الأساس، لتذليل صعوبات فهم الخطاب النبوي التي نشأت بتقادم الأزمنة، ولذا يقول النووي (ت ٢٧٦هـ) "إنَّه ليست الغاية من علم الحديث سماع الحديث واسماعه وكتابته فحسب؛ بل الغاية الأساسيَّة هي: إعمال الفكر في فهم متن الحديث وتحقيقه "(٢)، فمع أنَّ النبي عَلَيْ كان يتكلَّم مع القوم بلغتهم وهم أهل بلاغة وفصاحة إلَّا أنَّه كما قال الإمام علي الناليس كلُّ أصحاب رسول الله عَلَيْ كان يسأله عن الشيء فيفهم، وكان منهم من يسأله، ولا يستفهمه، حتَّى إن كانوا ليحبُّون أن يجيء الإعرابي والطارئ (٣) فيسأل رسول الله عَلَيْ عسمعوا "(٤).

لذا قد يكون سبب الخفاء أمّّا بسبب إجمال في اللفظ؛ كما لو استعمل الشّارع لفظًا في معنى شرعيًّ أراده، ولكنّه أجمله ولم يفصّله، أو أن يَرد الخفاء في المصداق الخارجي للفظ، كأن يكون في النّص لفظاً ظاهرًا فيما وضع له، ولكن التبس الأمر عند التطبيق على بعض الأفراد؛ أمّّا لوجود وصف زائد في الفرد الجديد، أو نقص فيه، ولذا احتيج إلى نظر، وتأمل، واستعانة بأمر خارج الصيغة لكشف



١ -الشيخ المفيد:المسائل السروية- ٧٧

٢- إلمنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج -١/٢.

٣- أي الغريب الذي أتاه عن قريب من غير أنس به وبكلامه وإنها كانوا يجبون قدومهها إما لاستفهامهم وعدم
 استعظامهم إياه أو لأنه على كان يتكلم على وفق عقولهم فيوضحه حتى يفهم غيرهم، المجلسي، محمّد باقر، مرآة العقول - ١/ ٢١٤

٤ – الكُليني : الكافي – ١ / ٦٤

المراد من ذلك اللفظ(١).

فإنَّ فهم الحديث بعد مضي هذه الحقبة الطويلة على صدوره، وما تميَّز به القدماء في مؤلفاتهم وتصانيفهم من أساليب البلاغة ما يفارق الأساليب الحديثة في العصر الحالي، قد شكّل صعوبةً في الفهم السليم لها؛ لأنَّ "قدرتنا على فهم النُّصوص القديمة أدعى إلى الارتياب لبُعد ما بيننا، وبين أصحاب هذه النُّصوص، ولِتقادم الألفاظ، والأساليب التي صُبّت فيها أفكار أصحابها، ومشاعرهم، ولما عرض لمدلولاتها من تطور بسبب التخصيص أو التعميم، أو بسبب الانتقال من معنى إلى آخر بالمجاور أو السبب"(٢).

وقد فرَّق الغزالي في مشكلة الفهم بين نوعين من النُّصوص، نصوص (غير احتماليَّة) لابدَّ منها احتماليَّة) يكفي لفهمها إتقان المنهج اللغوي، ونصوص (احتماليَّة) لابدَّ منها فوق ذلك من اعتماد منهج القرائن، فيقول: "إن كان نصًّا لا يحتمل كفي به معرفة اللغة، وإن تطرَّق إليه الاحتمال فلا يُعرف المراد منه حقيقة، إلَّا بالقرينة إلى اللفظ، والقرينة إمَّا لفظ مكشوف وأمَّا قرائن أحوال من إشارات ورموز وحركات وسوابق ولواحق"(٣).

ولذلك ترى أنَّ بعض الفرق الإسلامية سواء أكانت الكلاميَّة منها، أم الفقهيَّة تتكئ على نصوص شرعيَّة تمَّ تأويلها لتتهاشى مع مناهجها وثوابتها وفهمها الخاص فيها ذهبت إليه، فقد "أدَّى في كثير من الأحيان إلى استخدام النَّصّ الديني مطيَّة لخدمة أهداف وأغراض مذهبيَّة، ونصرة اتِّجاهات فكريَّة متذرِّعة تارة بحفظ الدين من الزيادة والنقصان .... وتارة أخرى مدعية قصور النَّصّ عن استيعاب الوقائع المستجدة"(٤).

١ - يُنظر: محمَّد أديب صالح: تفسير النصوص في الفقه الإسلامي - ٤٦

<sup>. . .</sup> غازي مختار طلبيات: أثر التأويل النحوي في فهم النَّصِّ -٢٤٤

٣- المستصفَّى في علم الأصولُ- ١/ ٤٦٦ ِ

٤ - عبد الكريم الحامدي: ضوابط في فهم النَّص - ٣٣.

#### ٣- حاجة المجتهد إلى التأويل

الذي حصل مع مفهوم التأويل أنّه لم يحافظ على معناه اللغوي؛ بل طرأ عليه التغيير والتبديل، ولعلّ أوّل تغيير جوهريّ عرض لهذه المفردة هو استخدامها بها يرادف الاجتهاد؛ لكنّه أحيانًا يتمُّ توظيفه بشكل خاطئ، كها في بعض المحأوّلات التي سعت "لتبرير مخالفات بعض الصحابة، أو غيرهم للكتاب والسُّنّة، فقد كان العذر التخفيفي الذي يعطي لمن ارتكب مخالفةً ما لمنطوق القرآن أو فحواه أنّه (تأوّل فأخطأ) "(۱)؛ فعلى سبيل المثال لمّا قتل خالد بن الوليد مالك بن النويرة، ودخل بزوجته إلى أبي بكر معتذرًا عن فعله هذا بالقول: أنّي تأوّلت، فاقتنع بهذا العذر؛ لكن عمر بن الخطاب أصرّ على إقامة الحدِّ عليه، فدافع عنه أبو بكر قائلاً ما كنت لأرجمه فإنّه تأوّل فأخطأ (۱)، وبلا أدنى شكّ أنّ تبرير خالد بن الوليد بأنّه تأوّل لا يخرجه عن دائرة الخطيئة المزدوجة التي ارتكبها بقتل مالك ودخوله بزوجته من غير عدة.

فالتأويل في النُّصوص الدينيَّة يُعدُّ إبانة لإرادة الشَّارع من اللفظ، وعليه فالمتأوَّل يتحرَّى إرادة الشَّارع في معنى النَّصّ وفي تطبيقه محتفًّا بظروفه متخذًا صورة التوفيق بين مآل هذا التطبيق وما يقتضيه ظاهر النَّصّ أحيانًا، ولذلك فإنَّ المنهج التأويلي للفكر الإمامي يدخل ضمن نظريَّة تعدُّد مستويات الفهم، فيكون أمرًا مقبولًا وليس أمرًا شاذًا، وتعدد مستويات الفهم لا يختصُّ بِالألفاظ؛ بل يشمل حتَّى الأفعال.

إذًا فالتأويل يُعدُّ "من أوسع أبواب الاستنباط العقلي، وتحليل النُّصوص الدينيَّة في تاريخ الفكر الإسلامي، وهو أداة مهمَّة في يد المجتهدين تُعين على الكشف

١ - الشيخ حسن الخشن: التأويل منهج وضوابط

http://al-khechin.com/article/70 ٢- يُنظر: المتقى الهندي: كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال -:٥/ ٦١٩

عن روح النَّصِّ المساير لظروف العصر وملابساته من جهة، واستثهار الأحكام من مظانِّها من جهة ثانية في حدود الدَّلالات اللغويَّة"(١).

يتّضح ممّا تقدّم أنّ العمليّة التأويليّة للنصوص الشرعيّة تفرضها طبيعة اللغة العربيّة؛ لأنّها طبيعة طوعيّة، تتردَّد فيها معاني مُختلفة المضامين لبعض ألفاظها، فالباحث أو الفقيه؛ لكي يطمئنَّ من تحديد المعنى المحتمل من النَّصّ، لابدَّ أن يقوم بدراسة لسائر القرائن والملابسات التي تحيط به؛ لأنَّه لابدَّ "أن يكون المعنى معّايمكن استنباطه من النَّصّ، وممّا تدلُّ عليه اللغة من دلالات ومعاني، والتأويل الذي لا تفيده اللغة لا يمكن الاعتداد به وقبوله؛ لأنَّه لا سند له من اللغة، وكيف يستنبط معنى من لفظ لا يدلُّ عليه ولا يفيده، ومن حقِّنا أن نطرح على صاحب التأويل سؤالًا يبين لنا فيه وجه الاستدلال وكيفيَّة الاستنباط، ولا بدَّ له من دليل حسيًّ على ذلك، ولو وقع التسامح في هذا الشرط لأدَّى ذلك إلى انحراف مؤكَّد"(٢).

# ٤ - دفع التأويلات الباطلة التي لا تستند إلى دليل .

يقول الشيخ الصَّدُوق (ت ٣٨١هـ) في مقدِّمة كتابه (التوحيد): "إنَّ الذي دعاني إلى تأليف كتابي هذا أنِّي وجدت قومًا من المخالفين لنا ينسبون عصابتنا إلى القول بالتشبيه والجبر؛ لما وجدوا في كتبهم من الأخبار التي جهلوا تفسيرها، ولم يعرفوا معانيها ... فقبتحوا لذلك عند الجهال صورة مذهبنا، ولبسوا عليهم طريقتنا، وصدُّوا الناس عن دين الله، وحملوهم على جحود حجج الله، فتقرَّبت إلى الله تعالى ذكره، بتصنيف هذا الكتاب في التوحيد، ونفي التشبيه والجبر"(١)، فيُفاد من كلام المفيد أنَّ من لا يدرك دلالة بعض معاني أقوالهم سيلجأ إلى تأويلها على

١ -نعمان بوقرة بن عبد الحميد: تفسير النصوص وحدود التأويل عند ابن حزم الأندلسي - ٢٣٣

٢- النبهانُ مُحَمَّدُ فَارُوق: المُدخل إلى علوم القرآن الكريم - ٨٧

٣- التوحيد - ١٧ -١٨

هواه، فيقع في الوهم ويضلّ عن طريق الحقّ، وعمَّا رُدّ من تأويل باطل ما جاء في آمالي الشريف المرتضى (ت ٥٠٤هـ) من رواية عقبة بن عامر المنسوبة إلى النبي علم أنَّه قال: "لْوَ جُعِل الْقُرْآنُ في إِهَابِ(١)، ثمَّ ألقي في النار مَا احترق"(٢).

قال ابن قتيبة: ذهب الأصمعي في تأويله إلى أنَّ: من تعلَّم القرآن من المسلمين لو ألقي في النار لم تُحرقه، وكُنِّي بالإهاب وهو الجلد عن الشخص والجسم، واحتج على تأويله هذا الحديث عن سليان بن محمَّد قال: سمعت أبا إمامة يقول:" اقرأوا القرآن، ولا تغرنَّكم هذه المصاحف المعلَّقة؛ فإنَّ الله لا يُعذب قلبًا وعي القرآن".

ويشرع الشريف المرتضى لتصحيح ما جاء من تأويل ابن قتيبة، فيرى أنَّ الوجه الصحيح في تأويل الخبر غير ما توهمه ابن قتيبة، وهو أنَّ هذا من كلام النبي عَلَيْه على طريق المثل، والمبالغة في تعظيم شأن القرآن والأخبار عن جلالة قدره وعظم خطره؛ لكان النبي عَلَيْ قد أغرانا بالذنوب؛ لأنَّه إذا أمن حافظ القرآن ومتعلِّمه من النار والعذاب فيها رَكنَ المكلَّفون إلى تعلِّم القرآن والاقدام على القبائح آمنين غير خائفين، وهذا لا يجوز عليه على والمعنى أنَّه لو كتب في إهاب وألقى في النار، وكانت النار عمَّا لا تحرق شيئًا لعلو شأنه، وجلالة قدره لم تحرقه النار،)

#### ٥- دفع التوهم والإشكال عن متلقى الخطاب.

من المهام التي يؤدِّيها التأويل أن يتضمَّن تفسيرًا للدلالة الظاهريَّة المعارضة، فلكي يكون التأويل صحيحًا لابدَّ من الجواب عن المعارض؛ فإنَّ مدَّعي الحقيقة



<sup>--</sup>الإهاب: الجُلد المُغلَف لجسم الحُيَوَان قبل أَن يُدبغ، المعجم الوسيط -١/ ٣١، لم نجد هذا الحديث في كتب الإماميَّة غير ما أورده السيِّد المرتضي منقولًا عن كتب العامَّة .

الم هامية عير ما أورده السيد المركضي مقلولة عن تسب العامة . ٢-الدارمي: سنن الدارمي: (٢/ ٤٣٠)، وذكره الطحاوي في مشكل الآثار- ١/ ٣٩٠

٣- ابن أبي شيبة العبسي: المصنَّفُ في الأحاديثُ والآثار - ٨/ ١٩١

٤ - يُنظّر: أمالي المرتضيّ - ١/ ٨٢ - ٣٨

والظاهر، أي أن يقيم الدليل العقلي والسمعي على إرادة المعنى الذي ذهب إليه المؤوِّل دون غيره.

وممَّا جاء في شرح الرواية الواردة عن أبي جعفر المُثِقال: "مُحَرَّمَةٌ الجنَّة عَلَى الْقَتَّاتِين الْكَشَائِينَ بِالنَّمِيمَة "(١)، قال المازندراني: "إنَّ الحديث يحتاج إلى تأويل؛ لأنَّ الفِسق لا يُوجب الكفر الموجب للخلود في النار والحرمان من الجنَّة أبدًا، والحمل على المستحلِّ، وعلى أنَّ الجنَّة حرام عليه ابتداء، ولا يدخلها إلَّا بعد انقضاء مدَّة العقوبة، أو على أنَّ المراد بالجنَّة جنةٌ معيَّنة لا يدخلها القتّات أبدًا "(١).

الأوَّل: أنَّ لا يكون المراد بالمشيئة الإرادة؛ بل إحدى مراتب التقديرات التي اقتضت الحكمة جعلها من أسباب وجود الشيء كالتقدير في اللوح مشلاً، والإثبات فيه، فإنَّ اللوح وما أثبت فيه لم يحصل بتقدير آخر في لوح سوى ذلك اللوح، وإنَّا وجد سائر الأشياء بها قُدِّر في ذلك اللوح، وعلى هذا المعنى يحتمل أن يكون الخلق بمعنى التقدير.

الثاني: أن يكونَ خلق المشيئة بنفسها كناية عن كونها لازمة لذاته تعالى غير متوقفة على تعلَّق إرادة أخرى بها فيكون نسبة الخلق إليها مجازًا عن تحقَّقها بنفسها، أو أنَّه كناية عن أنَّه اقتضى علمه (٤).

۱ - الكُليني - ۲ / ۳۲۹ ۲ - شه ح أصول الكافي - ۰

۲ – شرح أصول الكافي – ۱۰ / ۳۲ ۳ – الكافي – ۱/ ۱۱۰

٤-يُنظر: بحار الانوار - ٤ / ١٤٥

#### المبحث الرابع

# التأويل بين الموافقين والمنكرين

بذل العلاء جهودًا كبيرةً في التوفيق بين الأدلَّة المتعارضة، وكان التأويل من أهم هذه الطرق، وذلك عندما يمكن العمل بالدليلين دون العدول، أو ردِّ أحدهما، وهذا ما انتهجه الشيخ الطوسي في كتاب الاستبصار فإنَّ "مسألة التأويل قد أوَّلاها علاء الإسلام حيِّزًا كبيرًا، واهتامًا متميزًا من دراستهم؛ لأنَّها كانت من جزئيًات أخرى في فهم النَّص ومرتكز نشأة الفرق الإسلامية، ومواقفها المتباينة "(۱).

ولابد أن يرتكز التأويل على ثوابت ينطلق فيها المؤول في تأويل النّص ؛ لأنّ الحديث الخاضع للتأويل، لابد أن تتوفّر فيه مقدّمات صحيحة من ناحية السّند، وهو مبنى المتأخّرين في قبول الخبر، وحتّى يطمئن بصحّة صدور الخبر ليتم بعدها التعاطي مع متن الرواية، فعمليّة التأويل تُعد إلى حدّ ما عمليّة تصحيح للإشكال الذي يطرأ في فهم دلالة المتن، كأن يتعارض المتن مع متون لروايات أخرى صحيحة أو مع ما جاء في القرآن الكريم أو الثوابت الشرعيّة والعقليّة .

وينبغي أن نعلم أنَّ تأويلنا للأحاديث هو احتال ظنِّي، وليس إصابة يقين مراد المعصوم هي الكن هذا الاحتال يترجَّح عن بقيَّة الاحتالات كونه تُعضَّده بقرينة تؤيِّده، "فالموضوعيَّة إذن تقترن بالتأويل المنضبط الذي لا يترك معه مرجعيَّة، إلَّا ووظَّفها في سبيل الوصول إلى قصد النَّص، لذا نجد في هذا النوع من التأويل طرق كلِّ الوجوه المكنة والمحتملة، وذلك يعني أنَّ المؤوّل في التأويل لا يفرض نفسه على النَّصِّ"(٢).

ولذلك لابدَّ أن يستند التأويل إلى" الحجج والأدلَّة والمرجعيَّات، وليس الرأي

١ - فاروق حمادة: منهج البحث في الدراسات الإسلامية بحثًا وتحقيقًا - ٤٢

٢- ثائر عبد الزهرة لازم البصير: منهج النقد والتأويل في امالي المرتضى - ٣٣٢

القائم على الهوى"(۱) فإذا كان الدليل نقليًّا فهو" قابل للتأويل، ويجوز نحالفته لدليل أقوى منه ولا خلاف في أنَّ التأويل مقول، معمول به مع حصول شرائطه، وقد أجمع علياء الأمصار عليه في كلِّ الأعصار، ويشترط فيه كون اللفظ قابلاً للتأويل، بأن يكون ظاهرًا فيها صرف عنه محتملًا لما صُرِف إليه وأن يكون الدليل الصارف للفظ عن مدلوله الظاهر راجحًا على ظهور اللفظ في مدلوله، ليتحقَّق صرفه عنه إلى غيره، إذ لو كان مساويًا له، حصل التردّد، ولم يجز العدول، لأنّه ترجيح من غير مرجّع. ولو كان مرجوحًا، لم يجز العدول باعتباره اتّفاقا، فلا بُدَّ أن يكون الدليل الصارف للفظ عن مدلوله راجحًا على ظهور اللفظ، ويختلف الترجيح باعتبار قوّة الظهور وضعفه (۱)"

أمّا إذا تَعدّى التأويل تلك الحدود فإنّه لا يُعدّ تأويلًا؛ لأنّه عندما يفرض القارئ معاني معيّنه لا يحتملها النّص فإنّ ذلك يُعدُّ تقويل ما لا يقوله النّص، وربها يكون هذا المستوى من التأويل هو مدار الإشكال على التأويل بصورة عامّة، وهو ما يتمسّك فيه الرافضون، ويذكر الجرجاني طرفًا من هذا الخلاف بقوله: "ومن ذلك أنّك ترى من العلهاء من قد تأوّل في الشيء تأويلًا، وقضى فيه بأمر، فتعتقده اتباعا له، ولا ترتاب أنّه على ما قضى وتأوّل، وتبقى على ذلك الاعتقاد الزمان الطويل: ثمّ يلوح لك ما تعلّم به أنّ الأمر على خلاف ما قدر "(٣).

ولمّا كان الأصل حمل دلالة النُّصوص على ظواهرها فإنَّ "في كلام الرسول والمعصومين كلمات تحتاج إلى تقدير وتأويل، وكما أنَّ فيها عام وخاص ومطلق ومقيد، ونص وظاهر، وما قيل في ظروف التقيَّة، كل هذه الأمور تحتاج إلى سلسلة من الاجراءات من قبل الفقيه والعالم حتَّى يتمكَّن من الوصول إلى

<sup>·</sup> ١-د.عرفان عبد الحميد: دراسات في الفرق والعقائد الإسلامية-٢٠٨

٢- العلُّامة الحٰلِّي: نهاية الوصول إلى علم الأصول- ٣/ ٣٣٣ ـ

٣-الجرجاني، عبّد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد: دلائل الاعجاز - ٤٢٠

المراد الجدِّي من مضامينها "فإذا ثبت للحديث توجيه على أيَّ من الوجوه المتقدَّمة، بطلت جميع الشبه المذكورة، التي أثارتها الفرق الضَّالة المزبورة؛ لأنَّ ما التزموه يكون خارجًا عن المحتوى المفهوم من النَّصّ، وإنَّما تصبح دعاوى فارغة، مجرَّدة عن الدليل "(۱).

وعلى هذا المستوى تعامل علماء الإماميَّة مع الروايات المُشكلة بطريقين:

الأوّل: تأويلها بها يتناسب مع مقام السياق، ومع ثوابت الشريعة، شريطة أن يكون التأويل غير متعسّف، وهو ما لا يحتمله اللفظ لعدم وضعه له، أو لكون التأويل من دون دليل يعضده أو كون الدليل مرجوحًا وليس براجح، أو أنّه نأى عن أساليب العربيّة (٢).

والآخر: ردُّ الرواية إن لم تقبل التأويل العلمي غير المتعسِّف، وهذا محل اتِّفاق عندهم من حيث القاعدة؛ ولهذا يقول الشيخ المفيد: "إنَّ النَّصِّ إذا كان له تأويل عقلائي، ومعنى صحيح ومعقول عند الحكماء، لم يكن للعدول عنه طريق، إلَّا التحكم بالأماني الخائبات، ويضيف قائلًا: ما دان أحد من أصحابنا قط بالجبر إلَّا أن يكون عاميًّا لا يعرف تأويل الأخبار أو شاذًا عن جماعة الفقهاء والنظّار "(٣).

### المنكرون للتأويل

في مقابل الاتجاه التأويلي، هناك اتجاه آخر ومنهم الحشوية (٤) وأصحاب الحديث الوقوف بوجه التأويل، بكلِّ أنواعه، "والقول بالجمود على ظاهر الآيات والأحاديث وعدم تأويلها، فوقعوا في الجبر والتشبيه والتجسيم والتصوير، فقالوا إنَّ معبودهم على صورة ذات أعضاء وأبعاض ... ويجوز عليه الانتقال والنزول

١- رسالة حول خبر مارية - ٩

٢- يُنظر: اسماعيل نقاز: مناهج التأويل في الفكر الأصولي - ٤٦٠

٣- الحكايات - ١٨٤

٤-سمّيت الحَشْويّة حَشْويّة، لأنّهم يحشون الأحاديث التي لا أصل لها، في الأحاديث المرويّة عن رسول الله على وسلم أي يدخلونها فيها وليست منها وجميع الحَشْويّة يقولون بالجبْر والتشبيه، الحميري نشوان بن سعيدً:
 الحور العين - ٢٠٤

である。

والصعود ... إلخ "(١).

ويقول ابن القيم (ت ٥٥١هـ) في ذمّ التأويل: "وهذا موضع زلّت فيه أقدام كثير من الناس، وضلّت فيه أفهامهم؛ إذ تأوّلوا كثيرًا من ألفاظ النُّصوص بها لم يؤلف استعال اللفظ له في لغة العرب البتة... وهذا ممّا ينبغي التنبه له، فإنّه قد حصل بسببه من الكذب على الله ورسوله ما حصل "(٢)، فالمنكرون يرون أنَّ التأويل الذي يكشف عن إبهام اللفظ يستلزم منه أنَّ مُنشئ الخطاب أوقع المتلقي بالتوهم من كونه يعلم القرينة على المراد من دون أن يكشفها للمخاطب، ودليلهم على ذلك "أنَّ الاعتهاد على قرينة يعلمها المتكلِّم ويعلم أنَّ المخاطبين لا يعلمونها لا يجوز ولا يخرج الكلام بذلك عن الكذب؛ فظهر أنَّ ما تبدونه من التأويل لا ينفي لزوم الكذب أو الجهل في قرآنكم ونبيًكم "(٣).

واحتجَّ المنكرون للتأويل بأمورِ عدَّة منها:

1-أنَّ المعاجم اللغويَّة لم يرد فيها أنَّ معنى التأويل هو حمل معنى اللفظ على غير ظاهره، وأنَّ تلك المعاني جاءت في المعاجم المتأخِّرة وقد أخذوا هذا المعنى من الأصوليين والفقهاء "وعليه، فالتأويل بجميع التعابير الواردة فيه، سواء أكان بمعنى توجيه المتشابه أم الأخذ بمفهوم الآية العام أو تعبير الرؤية أو عاقبة الأمر، ومآله كلّ ذلك يرجع إلى مفهوم واحد، وهو تفسير الشيء تفسيرًا يكشف النقاب عن وجه المراد تمامًا وكمالًا، ولاً يدع لِطُرُوِّ الشكِّ أو الشبهة فيه مجالًا"(٤).

٢-"أنَّ الرسول عَلَيْ إذا تكلم بكلام، وأراد به خلاف ظاهره وضد حقيقته، فلابد أن يبين لأمَّته أنَّه لم يرد به حقيقته، وأنَّه أراد مجازه، سواء عيَّنه أو لم يعيِّنه، لاسيًا في الخطاب العلميّ الذي أريد منهم فيه الاعتقاد والعلم دون عمل

١- الشهرستاني: الملل والنحل -١/ ٩٨ .

٢-الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة- ١٨٩/١.

٣-المعلمي، عبد الرحمن بن يحي: رسالة في حقيقة التأويل- ١٠٤

٤-معرفة، الشيخ محمَّدُ هادي: التأويل في مختلف المذاهب والآراء -١٢

عِيَّة ﴿

الجوارح"(۱)، وهذا مردود كون النبي على خاطب الناس بها يفهمون وهم عرب أقحاح، بضاعتهم الخطابة والفصاحة، ولم يُعرف عنهم أنَّ من ضمّن في خطابه أساليب البيان من مجاز واستعارة، أن يُبين للسامع أنَّه لا يعني بها الحقيقة؛ بل عُرف عنهم أنَّ المجاز أبلغ، وأكثر وقعًا في نفس السامع من الحقيقة.

٣- وهناك من أنكر التأويل؛ بحُجَّة أنَّ نتيجة التأويل يفتح باب تفرُّق الكلمة، وتشتُّت الأهواء وتصدُّع الشمل فيقول ابن القيم الجوزية، وهو من الرافضين للتأويل: "إنَّ أعظم جنايات التأويل على الدين وأهله وأبلغها نكاية فيه أنَّ المتأوَّل يجد بابًا مفتوحًا لما يقصده من تشتيت كلمة أهل الدين وتبديد نظامهم، وسبيلًا سهلة إلى ذلك "(٢)، وربَّم كان هذا النهى عن التأويل ناتج من التأويلات الفاسدة والبعيدة التي أقدم عليها بعضهم من غير دليل يعضدها، وقد أنكر المازندراني ما ذهب إليه ابن القيم قائلًا: "إنَّ العلماء يرون التأويل واجبًا في مـورده، لأنَّ الجمـو د عـلي الظواهـر ، يهـدم أسـاس الدِّيـن أيضًـا، لأنَّ العقلاء إذا رأوا ظاهر الحديث أو القرآن لا يوافق ما تحقَّق لديهم، ولم يجز تأويل ظاهره شكّوا في صدق الرسول عَيْلَةُ أو أنكروا، مثلًا علموا بعقو لهم يقينًا أنَّ الله تعالى ليس بجسم، ولا يحتاج إلى مكان، وليس له يد وعين ووجه، ولو لم يجوز لهم تأويل تلك الألفاظ نسبوا المسلمين ورؤساءهم إلى الجهل "(٣)، لذلك البدُّ أن يرتكز التأويل على ثوابت ينطلق منها المؤول في تأويل النَّصِّ؟ لأنَّ الحديث الخاضع للتأويل لابدَّ أن تتوفُّر فيه الشروط الآتية لتصح العمليَّة التأويليَّة وتدخل في حيّز القبول:

١ - أن يتنافى المعنى الظاهر مع ما يقطع به العقل، أو يقوم الإجماع على خلافه.



١ -الأشقر، عمر سليمان: التأويل وخطورته وآثاره - ٤٤

٢- ابن قيم الجوزية: إعلام الموقعين - ١/ ٥٤

٣- المازندراني: شرح أصولالكافي - ٧ / ١٧٣

٢- أن يحمل اللفظ على معنى صحيح.

٣-أن يتحمَّل اللفظ المعنى المؤول به، وبكلمة أنَّ التأويل عند الاثني عشريَّة لا يعدو صرف اللفظ عن المعنى الحقيقي إلى المعنى المجازى، مع وجود القرينة"(١).

# أقوال علماء الإماميَّة في التأويل

1 - بين الشريف المرتضى في منهجيّته في التعاطي مع ظواهر النُّصوص المتعارضة؛ إذ أعطى للعقل دورًا في أيضًا حالنَّص عبر التأويل، فيقول: "اعلم أنَّ المعوَّل فيها يُعتقد على ما تدلُّ الأدلَّة عليه من نفي وإثبات، فإنَّ دلَّت الأدلَّة على أمر من الأمور وجب أن نبني كلَّ وارد من الأخبار إذا كان ظاهره بخلافه عليه ونسوقه إليه، ونطابق بينه وبينه، ونُجلي ظاهرًا إن كان له، ونشرط إن كان مطلقًا، ونخصه إن كان عامًا، ونفصًله إن كان مجملًا، ونوفِّق بينه وبين الأدلَّة من كلِّ طريق اقتضى الموافقة وآل إلى المطابقة"(٢).

١ - يقول الشيخ المفيد في ضرورة اللجوء إلى التأويل: "ما دان أحد من أصحابنا قطّ بالجبر إلَّا أن يكون عاميًا لا يعرف تأويل الأخبار أو شاذًا عن جماعة الفقهاء والنظار "(٣).

٣-ذكر الشيخ المفيد الأسباب التي أدَّت إلى اختلاف ظواهر الروايات، فيقول: أنَّ أقوال الأئمَّة كانت تخرج على ظاهر يوافق باطنه الأمن من العواقب في ذلك، ويخرج منها ما ظاهره خلاف باطنه للتقيَّة والاضطرار، ومنها ما ظاهره الإيجاب والإلزام، وهو في نفسه ندب ونقل واستحباب، ومنها ما ظاهره نفل وندب، وهو على الوجوب، ومنها عام يراد به الخصوص، وخاص يراد به العموم، وظاهر مستعار في غير ما وضع له حقيقة الكلام، وتعريض في القول

١٥٠ - مغنية، الشيخ محمَّد جواد: الشيعة في الميزان - ١٥٠

٢- آمالي المرتضى - ٢/ ٣٩٣-٤٩٢

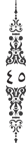
۳-الحكّايات - ۱۹

للاستصلاح والمداراة وحقن الدماء "(۱)، ويضيف في خصوص تمييز الأخبار، ومنهجه في الجمع بينها قائلًا: "والأخبار إذا اختلفت في الألفاظ، فلن يصحَّ حمل جميعها على الحقيقة من الكلام، إذا أريد الجمع بينها على الوفاق، وإنَّا يصُحُّ حمل بعضها على الحقيقة وبعضها على المجاز، حتَّى لا يقدح ذلك في إسقاط بعضها على الحقيقة وبعضها على المجاز، فلابدَّ من صحَّة أحد البعضين وفساد الجميع "(۱).

3- أشار الشيخ الطوسي في مقدِّمة كتاب التهذيب إلى أهميَّة تأويل دلالة الأخبار المختلفة ظاهرًا، فيقول: "فالاشتغال بشرح كتاب يحتوي على تأويل الأخبار المختلفة والأحاديث المتنافية من أعظم المهيَّات في الدِّين، ومن أقرب القربات إلى الله تعالى "(٢)، فالغاية الأولى له هي الدفاع عن العقيدة والجواب عن الشبهة التي طرأت على أحاديث أهل البيت المنافية الختلافها.

٥- أشار المجلسي إلى أهميَّة التأويل في بيان المعاني الباطنة للنصِّ من وجود مستويان لفهم النَّصّ، أحدهما يُفهم من ظاهره والآخر لا سبيل غير تأويله، فذكر في (باب إخراج روح المؤمن والكافر) قائلًا: "لا يخفى أنَّ كثيرًا من هذه الأخبار، يبدلُّ ظاهرًا على تجسُّم الروح، وباب التأويل واسع لمن أراد"(٤)، ويبلُّ ذلك على أنَّ المجلسي "أقرّ بثنائيَّة الظاهر والباطن بوصفها قانونًا يحكم فهم النُصوص القرآنيَّة والحديثيَّة على السواء، تصديقًا منه بمرويَّات كثيرة عن الرسول الكريم على والأئمَّة الطاهرين الله تكشف عن ذي الحقيقة"(٥).

٦- من المسالك التي ذكرها العلماء في الجمع العرفي بين الأحاديث المتعارضة



١ -الشيخ المفيد: المسائل السِروية - ٧٦

٢ - الشيخ المفيد: التذكرة بأصول الفقه - ٥٤

٣-تهذيب الأحكام - ١ / ٣

٤ - مر آة العقول - ١١/ ٣٠٨

٥-د. رجاء عجيل ابراهيم الحسناوي: ثنائية الظاهر والباطن وحدود التأويل عند محدثي الإماميَّة - ٨٤

تعارضًا بدويًا غير مستقر، ما ذكره ابن أبي جمهور الإحسائي بقوله: "لتعرف به أنَّ كلَّ حديثين ظاهرهما التعارض يجب عليك، أوَّلا البحث عن معناهما وكيفيَّات دلالات ألفاظها، فإنَّ أمكنك التوفيق بينها بالحمل على جهات التأويل والدَّلالات، فاحرص عليه واجتهد في تحصيله، فإنَّ العمل بالدليلين مها أمكن خير من ترك أحدهما وتعطيه بإجماع العلماء (۱)".

المبحث الخامس

أنواع التأويل.

عبر استقراء ما ورد في كتب علمائنا الإماميَّة، يتبيَّنُ أنَّ التأويل ينقسم بلحاظ البعد والقرب عن الفهم على قسمين:

الأوَّل: القريب؛ فرُجِّح لقربه بأدنى مُرجّح

والثاني: البعيد؛ فيحتاج لبعده إلى مُرجّع أقوى (٢).

ومن هذا التقسيم تظهر علاقة الدليل بالتأويل الذي تتفاوت درجاته بحسب درجة إمكانيَّة التأويل، فإنَّ قرب التأويل كفى أدنى مرجّح؛ إنَّ التأويل حتَّى يكون صحيح، وأمَّا إذا لم يبن على دليل يكون صحيح، وأمَّا إذا لم يبن على دليل فإنَّه يكون غير صحيح، وإن كان كذلك، فإنَّه مبنى على الأهواء والانحراف.

وهذه القرائن تكون أحيانًا ظاهرة في حيثيًّات الخطاب، وأحيانًا أخرى تكون خافية، أو غير مذكورة من قبل الراوي الذي كان معاصرًا لزمن النَّصّ، فلا يتكلَّف في ذكرها، ممَّا يشكِّل معضلة في فهم المراد إذ "إنَّ وظيفة القرينة الدَّلالة على شيء آخر، فلا يصح أن ترد ولا معنى لها؛ بل يعتبر هذا من العبث الذي ينبغي أن يُصان كلام العاقل الفصيح عنه، وعليه فلابدَّ أن يكون المقصد من

١-ابن أبي جمهور الأحسائي:عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية- ٤ / ١٣٦ ٢-النراقي، الشيخ محمَّد مهدي: أنيس المجتهدين في علم الأصول-٢/ ٨٤٨

إيرادها، أو الالتفات إليها أن تدلُّ على شيء آخر قد صاحبته"(١).

ولمَّا كان التأويل آلية من آليات الفهم، واستنباط الأحكام، وضبط المعاني المرجوحة، فإنَّ الحفاظ على سلامة الخطاب يقتضي، أن يكون الدليل قويًّا في صرف الكلام عن الظاهر، حتَّى لا يكون التأويل فاسدًا، أو يكون متعارضًا، وذلك عندما يستوى المؤول وما قوى التأويل به، وعلى هذا الأساس اشترط العلماء وجود القرينة الصارفة في تعريفهم لمفهوم التأويل؛ لكونها من الركائز الأساسيَّة فيه، فيرى العلّامة الحلى (ت٧٢٦هـ) أنَّ التأويل لابدَّ أن يكون هناك فيه "احتمال يعضِّده دليل يصبر به أغلب على الظنِّ من الذي دلَّ الظاهر عليه"(٢)، أي أنَّ المؤول لابدَّ أن يقيم الدليل الصارف للفظ عن حقيقته وظاهره إذا الأصل عدمه وادِّعاؤه لابدَّ فيه من دليل، "فالمتأوَّل عليه وظيفتان: بيان احتمال اللفظ للمعنى الذي ادّعاه، وبيان الدليل الموجب للصرف إليه عن المعنى الظاهر "(٣). وعليه "إذا لم يُبْنَ التأويل على دليل شرعي صحيح؛ بل بُني على الأهواء والأغراض والانتصار لبعض الآراء كان تأويلا باطلًا، وكان عبثًا بنصوص الشرع أو القانون، وكذلك إذا عارض التأويل نصًّا صريحًا، أو كان تأويلًا إلى ما لا يحتمله اللفظ، فهو تأويل باطل مردود، أو تأويل فاسد"(٤)، فيحتاج المؤول عندئذ إلى ضابطة تؤيِّد الاحتال الذي يصرف دلالة اللفظ من دلالته الظاهريَّة إلى دلالة أخرى وهذه الضابطة تسمَّى بالقرينة التي تسهم في إدراك المعنى المراد، ولذا قيل أنَّه "لا تمايز بين المتلقين في فهم المعنى الظاهر للنصِّ، إذ هو ظاهر لكلِّ أحد، وإنَّما التمايز بينهم في إدراك المعنى المؤول بطريق التنبُّه للقرائن المحتفة، لاسيَّما إذا كانت هذه القرائن خفيَّة، ومن هنا كان العالم المؤول للنصِّ بالدليل الصحيح



١ - المبارك، محمَّد بن عبد العزيز: القرائن عند الأصوليين - ٤٣

٢- مبادئ الوصول إلى علم الأصول: ١٥٥

٣- ابن تيمية: الإكليل في المتشابه والتأويل- ٢٧-٢٨.

٤ - الزحيلي محمَّد مصطفَّى :الوجيز في أصُّول الفقه الإسلامي - ١٠٥

أوسع إحاطة وانفذَ بصر وأحدَّ قريحة "(١).

ويرى الشريف المرتضى أنَّ ظواهر الأخبار تقسم من حيث إمكان تأويلها على قسمين: "ما ظاهره من الأخبار مخالف للحقِّ ومجانب للصحيح على ضربين، فضرب يمكن فيه تأويل له مخرج قريب، لا يخرج إلى شديد التعسُّف وبعيد التكلُّف، فيجوز في هذا الضرب أن يكون صدقًا، فالمراد به التأويل الذي خرجناه، فأمَّا ما لا مخرج له ولا تأويل إلَّا بتعسُّف وتكلف، يخرجان عن حدِّ الفصاحة؛ بل عن حدِّ السَّداد فإنَّا نقطع على كونه كذبًا، لا سيَّا إذا كان عن نبي، أو إمام مقطوع فيها على غاية السَّداد والحكمة والبعد عن الألغاز والتعمية"(٢).

١ - أيمن علي صالح: القرائن والنَّص، دراسة في المنهج الأصولي في فقه النَّصّ -١٢٢

۲- رسائل المرتضى: ۱ / ۲۹۱



# الفصل الأول الأسس المنهجيَّة في تأويل الحديث

- المبحث الأوَّل: تأويل الظاهر المعارض للأدلَّة النقليَّة.
- المبحث الثاني: تأويل الظاهر المعارض للأدلَّة العقليَّة.
  - المبحث الثالث: بيان القرائن الموجبة للتأويل.



#### توطئة

لم يكن فهم العلياء للنصوص الشرعيّة، أو استنباطهم منها فهياً عشوائيًا أو مزاجيًّا، إنَّا كان منضبطًا، ومحكومًا بقواعد وأسس وضعوها لضهان عدم خروج ذلك الفهم عن جادة الصواب، وممَّا يندرج في أساسيات فهم تلك النُّصوص، هي تلك الأسس التي تمَّ اعتهادها في تأويل الدَّلالة الظاهريَّة للحديث، إذ إنَّ مارسة العمليَّة التأويليَّة لدلالة الألفاظ تأتي بعد فعل القراءة، ولا يرقى القارئ فيها إلى مستوى التأويل، حتَّى يتسلَّح بالأسئلة الواعية، التي يكون مصدرها فعل القراءة، و تبعًا لذلك، فهي تتطلَّب جهدًا كبيرًا؛ كونها نابعة من المعارف فعل السبقة التي يمتلكها المؤول، التي تسعفه حتَّى يهارس التأويل من حيث هو قراءة موضوعيَّة من جهة، وفعل يبحث عن المعاني المتضمِّنة في النُّصوص من جهة ثانية (۱).

وعلى هذا الأساس نجد في مؤلفات الإماميّة العديد من الإشارات التنظيريّة المنهجيّة، والتطبيقيَّة كأسس لهذا التأويل؛ لذا سنحاول في هذا الفصل بيان تلك الأسس التي تمَّ اعتهادها من قبل العلماء الذين يؤمنون بأنَّ "إغلاق باب التأويل كلّه، والأخذ بالظاهر دائماً، قد يؤدِّي إلى البعد عن روح التشريع، والخروج عن أصوله العامَّة، وإظهار النُّصوص متخالفة، وكذا أنَّ فتح باب التأويل على مصراعيه من دون حذر، واحتياط قد يؤدِّي إلى الزلل والعبث بالنُّصوص ومتابعة الأهواء، والحق فإنَّ احتمال التأويل الصحيح، هو ما دلّ عليه دليل من نصِّ أو أصول عامَّة، ولا يأباه اللفظ؛ بل يحتمل الدَّلالة عليه بطرق الحقيقة أو المجاز، ولم يعارض نصًّ أحول عليه نصًا صريحًا حمي على أقرص في أقرى نصًا من عليه الله على المنافقة أو المجاز، ولم

١ - يُنظر: نصر حامد أبو زيد: مفهوم النَّصّ دراسة في علوم القرآن - ٢٣٤

٢-كنعان مصطّفي سعيد شتات: التأويل عند الأصوليين - ١١٤

# المبحث الأوَّل تأويل الظاهر المعارض للأدلَّة النقليَّة

تسالم علماء الإماميَّة على أنَّ من أمارات ضعف الرواية، مخالفتها للأدلَّة النقليَّة الكتاب والسُّنَّة والإجماع - ولم يأت هذا الأصل من فراغ؛ بل هو مستفاد من روايات عدَّة الصادرة عن آل بيت النبوَّة التي سُميّت بروايات العرض، ومن ثمَّ أصبح معيار قبول الرواية يأتي عبر عرضها على الكتاب والسُّنَّة الشريفة وما اشتهر بين الأصحاب، "فلا بدَّ من أن نطرح كلّ خبر نافٍ ما دلَّت عليه هذه الأدلَّة القاطعة، إن كان غير محتمل للتأويل، ونحمله بالتأويل على ما يوافقها ويطابقها إذا ساغ ذلك فيه، كها يفعَل في كلِّ ما دلَّت الأدلَّة القاطعة عليه وورود سمع ينافيه"(۱).

إنَّ تلك الآليات التي بيّنها المعصومون في رواياتهم، جاءت في سياق التعارض الحاصل بين الروايات، فيستفاد من دلالاتها طرح كلِّ ما يتعارض مع مضمون القرآن أو السُّنَّة، أو ما أجمع عليه الفقهاء واشتهر بينهم؛ إذ يتمُّ اللجوء إلى الإعراض عن الرواية المعارضة، فيها لو كانت الدَّلالة الظاهريَّة لها غير محتملة لمعنى آخر، وهنا مفصل مهم في مسألة التعارض بين الروايات، وهو أنَّه لابدَّ من النظر في دلالة الرواية، فإذا كانت دلالتها تدلُّ على المراد، ولا تحتمل معنى غيره، كها هو المعروف في أقسام الدَّلالة اللفظيَّة عند الأصوليين الذي يسمَّى بـ(النَّصّ) الذي عبر وا عنه بأنَّه "ما كان راجح الدَّلالة على المقصود من غير معارضة الأقوى أو المثل "(۲)، وأمَّا إذا كانت دلالته الظاهرة محتملة إلى معنى آخر، كها هو الحال في دلالة (الظاهر) وهو "ما يتبادر منه معنى خاص؛ لكن على وجه لو حاول المتكلِّم

١ - الشريف المرتضى: الشافي في الإمامة - ٣/ ٩٩

٢- المامقاني، الشيخ عبد الله بن العلَّامة الشيخ محمَّد حسن بن عبد الله: مقباس الهداية في علم الدراية - ١ / ٢٢٣

تأويله لقُبِل منه، وهذا كالعامِّ الظاهر في العموم القابل للتخصيص، وإرادة خلاف الظاهر منه، وربع يُعدّ منه ظهور صيغة الأمر في الوجوب، فلو أريد منها النُّدب بقرينة جاز، فالتأويل في النَّصِّ غير مقبول، وفي الظاهر مقبول"(۱)، فينبغي فيه عدم التسرّع في الحكم عليه وإقصائه؛ لذلك قال علماء الدراية: "إذا جاء الحديث بخلاف الدليل القاطع من الكتَّاب أو السُّنَّة أو الإجماع ولم يمكن تأويله، ولا حمله على بعض الوجوه، وجب طرحه من أي الأنواع كان؛ لأنَّ هذه الأدلَّة تفيد العلم والخبر لا يفيده، وعلى هذا وقع الإجماع واستفاض النقل"(۱).

وسنتناول في هذا المبحث كيفيَّة تعاطي العلماء مع تأويل ما كان معارضًا في دلالته الظاهريَّة من الروايات للأدلَّة النقليَّة التي تتمثَّل بمعارضة الرواية للكتَّاب، ومعارضتها للسُّنة المقطوع بها، وما تعارض مع إجماع الفقهاء، وقبل ذلك لابدَّ من الوقوف على مفهوم التعارض.

#### المطلب الأوَّل

# التعارض بين الأدلَّة اللفظيَّة

# مفهوم التعارض

التعارض لغة: التقابل والتهانع والتعادل، واعترض الشيء: صار له عارضًا، كالخشبة المعترضة في النهر، وعارض فلانًا: ناقضه في كلامه، وقاومه، واعترض عليه: أنَّكر قوله أو فعله، والتعارض: مصدر من باب التفاعل الذي يقتضي فاعلين فأكثر (٣).

أما التعارض في الاصطلاح: فقد عرَّفه الشيخ الأنصاري (ت١٢٨هـ) بقوله: "تنافي مدلولي الدليل على وجه التناقض أو التضاد "(٤).

١ - السُّبحاني الشيخ جعفر: الوسيط في أصول الفقه - ١ / ٢٤٦

٢-الشيخ حسين بن عبد الصمد: وصول الأخيار إلى أصول الأخبار-١٦٤ /

٣-ينظر: ابن منظور: لسان العرب (٧/ ١٦٧، ٩٧٩) والفيومي: المصباح المنير - (٢/ ٥٥٢)

٤ - فرائد الأصول-٤٣١

فنلاحظ أنّ التعريف الاصطلاحي مساوق لما جاء من المعاني اللغويَّة للتعارض فمرجع التعارض في الحقيقة إلى التكاذب بين الدليلين، أي أنَّ كلَّا منها يُكذّب الآخر، ولا يجتمعان على الصواب.

واختلف الأصوليُّون في عنوان التعارض، فالعلَّامة الحليِّ مشلًا، أطلق عليه بـ (التعارض) (۱)، بينها أطلق عليه صاحب الكفاية بـ (التعارض بين الأدلَّة) (۲)، وأطلق عليه الميرزا القمِّي بـ (التراجيح في الأخبار المتعارضة) (۱)، بينها الشيخ الأنصاري أطلق عليه بـ (التعادل والتراجيح) (المنهوم على حقيقة مفهوم التعارض، لابدَّ لنا من النظر في التقسيم الذي وضعه الأصوليُّون للتعارض.

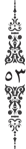
# أقسام التعارض

قسم الأصوليُّون التعارض بحسب استقراره بين مدلولي اللفظين المتعارضين إلى:

أوَّلا: التعارض غير المستقر: هو التعارض الذي يمكن علاجه، بتعديل دلالة أحد الدليلين وتأويلها بنحو ينسجم مع دلالة الدليل الآخر "(٥).

ثانيًا: التعارض المستقر: "أن يكون التنافي بينهم مستقرًا لا يزول بالتأمّل، والإمعان ويُعد الخبرين أمرين متنافيين حتّى في نفس الظرف الذي ألقي فيه الكلام، ولأجل ذلك لا يمكن تصديقهما؛ بل لابدّ من ردهما، أو الأخذ بأحدهما دون الآخر "(٢).

وتتمثّل أهميَّة هذا التقسيم، إلى أنَّ كون تنافي الدليلين إذا ثبت التنافي بينها في مرحلة شمول دليل الحجِّيَة لها، كان التعارض مستقرًا، وإذا ثبت التنافي بين الدليلين من دون شمول دليل الحجِّيَّة لهم كان التعارض غير مستقر، كما في موارد



١ - مبادئ الوصول إلى علم الأصول - ٢٣٠

٧- الأَخوند الشيخ مُحمَّد كأظم الخراساني: كفاية الأصول-٤٩٢

٣- قوانين الأصول- ٣٩٢

٤ - فرائد الأصول-٢/ ٧٥٠

٥- الصدر، السيِّد محمَّد باقر: دروس في علم الأصول-٢/٣١٣-٣١٤

٦- السُبحاني، الشيخ جعفر: الوسيط في أصول الفقه -٢/ ٢٠٥

الجمع العرفي، ففي موارد الجمع العرفي يكون التعارض موجودًا؛ ولكنَّه لا يصل إلى مرحلة حجِّيَّة كلا الدليلين(١١)، وهو ما اصطلح عليه الشيخ الجواهري بالتعارض غير الحقيقي أو الوهمي: "وهذا وإن أصطلح عليه بالتعارض إلَّا أنَّه في الحقيقة ليس من التعارض في شيء، كما في تقييد المطلق وتخصيص العام والحكومة والنسخ "(٢). وممَّا يظهر من التفريق بين قسمي التعارض أنَّه يتَّضح لنا أين المجال الذي يقع فيه التأويل في ظاهرة التعارض بين الأدلّة الظنّية "الذي يمكن علاجه بتعديل دلالة أحد الدليلين وتأويلها بنحو ينسجم مع الدليل الآخر "(٣)، ولكي تتصف هذه الأدلَّة بوصفها حُجَّة، وبالتالي وضوح دلالتها على المراد لابدُّ من إحراز صدور الدليل، فلو كان هناك علم إجمالي بكذب أحد الخبرين، فلا تصل النوبة إلى الجمع، لأنَّ المراد من الجمع، هو الجمع بين الحجتين، فإذا عُلم كذب أحدهما، وعدم صدوره عن الحُجَّة فلا يكون هناك جمع بين الحجَّتين، فيصبحان متعادلين في قوَّة حُجِّيَّتها "وإنَّما يحصل التعادل مع اليأس من الترجيح بكلَّ وجمه، لوجوب المصير إليه أوَّلا عند التعارض وعدم إمكان الجمع، ولما كان تعارض الأدلُّة الظنِّية منحصرًا عندنا في الأخبار، لا جرم كانت وجوه الترجيح كلُّها راجعة إليها"(٤).

كذلك لابدَّ من الاطمئنان من أنَّ المعصوم الله "ألقى خطابه بدافع بيان الحقيقة لا لأجل أمر آخر، وهذا بخلاف ما إذا علم أنَّ واحدًا منهم صدر تقيَّة، فلا تصل النوبة إلى الجمع، لما عرفت من أنَّ الغاية هو الجمع بين الحجتين، وما صدر تقيَّة ليس بحُجَّة بعد العلم بصدوره كذلك، وزوال ما يقتضيها "(٥)، فمن

١- يُنظر: الجواهري، الشيخ حسن: القواعد الأصوليَّة -٣/ ٣٥٩

٤ - الشيخ حسن بن زين الدين الشهيد الثاني : معالم الأصول(معالم الدين وملاذ المجتهدين) - ٢٤٥٠

٥-محمد حسين الحاج العاملي: ارشاد العقول إلى علم الأصول، تقريرات محاضرات الشيخ السُبحاني- ٢/ ٣٣٨

الثابت أنَّ "الدليل اللفظي القطعي لا يمكن أن يعارضه دليل عقلي قطعي؛ لأنَّ دليلًا من هذا القبيل إذا عارض نصًّا صريحًا من المعصوم ولله أدَّى ذلك إلى تكذيب المعصوم الله وتخطئته وهو مستحيل؛ ولهذا يقول علياء الشريعة: أنَّ من المستحيل أن يوجد أي تعارض بين النُّصوص الشرعيَّة الصريحة وأدلَّة العقل القطعيَّة "(١).

وأغلب ما يبحثه الأصوليُّون في أبواب التعارض هو تعارض دلالة الألفاظ، فهي مناط الاستنباط الدقيق للحكم الشرعي، والتعارض في دلالاتها موجود لسعة اللغة وشمولها، وبالتالي تأسَّست مجموعة من القواعد الأصوليَّة الممهدة لاستفادة الفقيه منها في مقام استنباط الحكم الشرعي عبر "الجمع بين النَّصِّين المتعارضين في ظاهرهما -يتمُّ بالتأويل لأحد القولين، حتَّى يتفق مع الدليل الآخر، وأنواع التأويل كثيرة؛ ولذلك فوجوه التأويل تتعدَّد بتعدد أنواع التأويل، فقد يكون التأويل بتخصيص عام، أو بتقييد المطلق، أو بحمل اللفظ على المجاز، أو حمل الأمر على النُّدب، أو حمل النهي على الكراهة، فكلُّ هذه الأنواع من التأويل "(٢).

وقد اختلف الأعلام فيما هو الأصل الأوَّلي عند تعارض الدليلين، "فالمشهور ذهبوا إلى أنَّ مقتضى الأصل الأوَّلي هو سقوط كلا الدليلين عن الحجِّيَّة، وفي مقابل دعوى المشهور ذهب بعض القدماء إلى أنَّ المرجع هو قاعدة أنَّ الجمع مهما أمكن فهو أولى من الطرح، وذهب بعض آخر إلى التخيير"(٣).

ففي حالة وقوع التعارض بين الأدلّة يصبح ضرورة الميل إلى أحدهما من خلال طرح الآخر، أو العمل بهما معًا عبر عدم ترجيح أحد على الآخر؛ إذ "إنَّ التخالف الحاصل بين الدليلين سببًا؛ لأن يكون العمل بأحدهما تركًا لظاهر الآخر، وحقيقته أو تركًا لظاهرهما معًا، ومع ترك الظاهر، أمَّا يحصل قرينة على



١ - الصدر، السيِّد محمَّد باقر: دروس في علم الأصول - ١/ ١٣٣

٢-عبد المجيد محمَّد إسماعيل السُّوسوة: منهج التوفيق والترجيح بين مختلف الحديث - ١٥٥

٣- محمَّد صنقور علي البحراني: المعجم الأصولي - ١/ ٤٣٤

إرادة خلاف الظاهر من نفس المتعارضين أو الخارج، فبذلك يندرج في الدَّلالة المجازيَّة المتعارفة، ويكون هذا أيضًا مع القرينة من جملة الظواهر أو لا تحصل "(۱). ولمَّا كانت دلالة الظاهر مسألة نسبيَّة بين المخاطبين فبالتالي تكون "مشتملة على ظاهر وباطن لاختلاف فطر الناس، وتباين قرائحهم في التصديق، كان لابدَّ من إخراج النَّص من دلالته الظاهريَّة إلى دلالته الباطنيَّة بطريق التأويل، فالظاهر هو الصور والأمثال المضروبة للمعاني، والباطن هو المعاني الخفيَّة التي لا تنجلي الله البرهان، والتأويل هو الطريقة المؤدية إلى رفع التعارض بين ظاهر الأقاويل وباطنها"(۲).

وممَّا تجدر الإشارة إليه أنَّه من خلال استقراء ما جاء في بحث التعارض عند علياء الأصول نرى أنَّه م أجمعوا على أنَّه لا يقع التعارض بين دليلين قطعيين، لاجتهاع النقيضين، ولا في دليل قطعي وأخر ظنِّي؛ لانتفاء الظنِّ بالقطع، فالتعارض إنَّها يقع في دليلين ظنِّين، ومن ثمّ، يخرج من بحث التعارض ما توهم أنَّه تعارض بين مدلولين قرآنيين أو بين مدلول كتابي مع مدلول روائي، وإنَّها يتمُّ البحث بين المداليل الروائيَّة الظنِّية الصدور والظنِّية الدَّلالة، وهذا هو مجال بحثنا فيها يخصُّ التأويل للدَّلالة اللفظيَّة.

# رأي واستنتاج:

الذي يراه الباحث أنَّ موضوع اختلاف الحديث عند الرواة في زمن النَّصّ كان يُتعامل معه على أنَّ الخلاف الواقع بين الأحاديث، هو تعارض حقيقي، يستلزم الترجيح فيها بينهها، ويتجلَّ ذلك في الأحاديث العلاجيَّة مثل مقبولة عمر بن حنظلة، وصحيحة زرارة، فهذه الروايات جاءت بحلول متسلسلة يعمل بها الراوي للتخلُّص من مشكلة التعارض التي ربها تستمر، فلا يبقى سوى

١ - الميرزا القمي أبو القاسم بن محمد-حسن الجيلاني: القوانين المحكمة في الأصول- ١٤ / ١٥

٢- فضل الله، ٱلسيِّد محمَّد حسين:موسوعة الفكر الْإسلامي - ٨٤

التخيير بالعمل بأحد الدلّيلين، "إذ روي عنهم أنّهم قالوا إذا أُورِدَ عليكُم حديثان ولا تَجِدون ما تُرجِّحون به أحدهما على الآخر ممّا ذكرناه كنتم مخيرين في العمل بها"(۱)، أمّا في زمن الغيبة فإنّ علياء الحديث والأصول حاولوا في البداية الجمع والتوفيق بين الأحاديث على وفق قواعد اتّفق عليها، بحيث "إذا جاء الحديث بخلاف الدلّيل القاطع من الكتاب أو السُّنَة أو الإجماع، ولم يمكن تأويله ولا حمله على بعض الوجوه، وجب طرحه من أي الأنواع كان؛ لأنّ هذه الأدلّة تفيد العلم والخبر لا يفيده. وعلى هذا وقع الإجماع واستفاض النقل"(۱).

#### المطلب الثاني

# تأويل الظاهر المعارض للقرآن

تسالم علماء الإماميَّة على أنَّ أهمَّ ما يرتكز عليه حجِّيَّة الخبر هو عدم مخالفته للقرآن الكريم، فلا يُحكم بحُجِّيَّته في حال كونه معارضًا له؛ بل جعلت معارضة الكتاب أحد أهمِّ المرجِّحات في حلِّ تعارض الأخبار، وقد استندوا في ذلك لما يعرف بروايات العرض على الكتاب، ومن هذه الروايات المشهورة عند الإماميَّة:

١ - ما جاء عن أيوب بن الحر، قال: "سمعت أبا عبد الله الله يقول: كُلُّ الله عَنْ أَو كُلُّ عَنْ أَنْ الله عَنْ أَو كُلُّ حَدِيثٍ لا يوافق كتاب الله فَهُ وَ زُخْرُفُ "(٣).

٢ - جاء في خبر هشام بن الحكم، وغيره، عن أبي عبد الله إلى قال: "خَطب النبي عَلَيْ وَالله عَنَى يوافق كتاب الله فَأْنَا قُلْتُه، ومَا جَاءَكُمْ عَنِّي يوافق كتاب الله فَأْنَا قُلْتُه، ومَا جَاءَكُمْ يُخَالَفُ كتاب الله فَلَمْ أَقُلْه "(٤).

٣- روى الكُلينيُّ بسنده عن علي بن محمَّد، عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمَّد، عن عمر بن عبدالعزيز، عن هشام بن سالم وحماد بن عثمان وغيره



١ - الشيخ الطوسي: الاستبصار - ١/ ٥

٢- الحارثي حسين بن عبد الصمد: وصول الأخيار إلى أصول الأخبار -١٨٠

٣-الكليني:الكافي - ١/ ٦٩.

٤-المصدر نفسه -١١١ / ١١١.

قالوا: سمعنا أبا عبدالله الله يقول: "يَقُولُ حَدِيثِي حَدِيثُ أَبِي، وَحَدِيثُ أَبِي، وَحَدِيثُ أَبِي حَدِيثُ الْخُسَنِ، وَحَدِيثُ الْخُسَنِ، وَحَدِيثُ الْخُسَنِ، وَحَدِيثُ الْخُسَنِ حَدِيثُ الْخُسَنِ عَدِيثُ الْخُسَنِ عَدِيثُ الْمُسَنِ عَدِيثُ أَمير المؤمنين حَدِيثُ رَسُولِ وَحَدِيثُ أَمير المؤمنين حَدِيثُ رَسُولِ الله عَوْلُ الله عَلَيْ، وحَديثُ أَمير المؤمنين حَديثُ رَسُولِ الله عَوْلُ الله عَلَيْ، وحَديث أَمير المؤمنين عَديثُ رَسُولِ الله عَوْلُ الله عَلَيْ الله عَنْ الله عَلَيْ الله عَلِي الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله

ويُستفاد من مضامين هذه الروايات أيضًا "أنَّ المعصومين قد جعلوا عدم موافقة أحد الخبرين المتعارضين للكتاب مرجِّحًا له على الخبر الآخر، ومعنى ذلك أنَّ معارضه -وهو الذي لم يوافق الكتاب حُجَّة في نفسه لولا المعارضة، ومن الواضح أنَّ ذلك الخبر لو كانت محالفته للكتاب على نحو لا يمكن الجمع بينها لم يكن حُجَّة في نفسه، ولم يبق معه مجال للمعارضة والترجيح، وإذن فلا مناص من أن يكون المراد من عدم موافقته للكتاب أنَّه يمكن الجمع بينها عرفًا

وفي بعض الأحيان يبدو التعارض واضحًا فيها بين الأدلَّة الشرعيَّة، كها يبدو في التضاد الواقع بين القرآن الكريم، والسُّنَّة الشريفة، وما هذا إلَّا نتيجة لعدم التصور الصحيح للمسألة، أو عدم معرفة واضحة لأحد طرفي التضاد، والنزاع بينهها، ومن هذا سوف تلوح علامات الاستغراب في رؤية الأدلَّة من دون تحقيق وتمحيص (٣)، لذلك لابدَّ أن نتصور كيف يمكن أن نوفِّق بين دلالة الخبر، ومضمون الآية القرآنيَّة حينها لا نجد بينهها توافقًا مطابقيًّا ؟

بالالتزام بالتخصيص أو التقييد"(٢).

١ - المصدر السابق - ١ / ٦٩

٢- السيِّد الخوئي: البيان في تفسير القرآن - ٢٠٤

٣- يُنظر: وسام الخطاوي: المناهج الروائيَّة عند الشريف المرتضى - ٨٧

وما يراه الباحث أنَّ معنى مفهوم الموافقة الوارد في روايات العرض لا يراد منه الموافقة المطابقيَّة؛ بل المراد الموافقة المضمونيَّة لروح القرآن، أي: أنَّ ما قيل عن موافقة السُّنَّة للقرآن ليس المراد منها أن تحصر في التطابق الكلِّي في منطوق الحكم؛ "بل المراد بالموافقة هو عدم المخالفة لنصوصه الواضحة، ولأحكامه الثابتة، والمتّفق عليها بين أهل الحقّ، عمَّا أصبح من ضروريَّات الملّة، ومن مرادات القرآن ودلالاته، فإنَّ الحديث مها كان سنده - صحيحًا أو ضعيفًا - فلابدَّ أن يتوافق مع هذه الحقائق وتلك الضرورات، وإذا كان مخالفًا لأيِّ منها، فإنَّه زخرفٌ وباطل ومردود مها كان صحيحًا؛ بل كلّا از داد صحَّة از داد ضعفًا، لمخالفته لما ثبت في القرآن "(۱).

إذ إنَّ المخالفة المؤدّية إلى سقوط الرواية عن الحجِّيَّة هي المخالفة التباينيَّة لا المخالفة التي تجري بين المطلق والمقيّد، أو العامّ والخاصّ؛ لأنَّ مثل هذه المخالفة في عرف واضعي القوانين وكذلك في عرف العقلاء تُعدّ مخالفة بدوية، وليست مخالفة بحيث يمكن وصفها بالتعارض المستقرّ، فلا يصل الأمر إلى عدّها من الروايات المخالفة للقرآن الّتي تُعدّ من الزخرف والباطل، وكذلك فإنَّ مخالفة الحديثين وتعارضها أيضًا هما من تلك المخالفة التباينيَّة، الّتي لا يصح معالجتها بالتوفيق أو الجمع الدَّلاليَّ؛ حتَّى يصير الأمر إلى الترجيح على وفق الأخبار العلاجيَّة، التي هي لأجل رفع التعارض المستقر بينها "فليس المقصود من عرض ما يرد من الحديث على الكتاب والشُنَّة إلَّا عرض ما كان منها غير معلوم الصدور عنهم، وأنَّه إن وجد قرينة أو شاهدًا معتمدًا فهو، وإلَّا فليتوقف فيه، لعدم إفادته العلم بنفسه وعدم اعتقاده بقرينة مباشرة"(٢).

١ - الجلالي السيِّد محمَّد رضا: التأثير المتبادلَ بين القرآن والحديث في مجال التأكيد، والتحديد،: قناة التبليغ والإرشاد http://www.jalaali.ir/arabic/article/8762

٢-الأنصاري، الشيخ مرتضى: فرائد الأصول- ١/ ١٣٤

وممّا تقدّم يتّضح أنّ "خالفة الحديث للقرآن إن كانت بنحو المناقضة التامّة، كشفت عن عدم صحّة الحديث، وأمّا المخالفة البعضيّة التي توجب التخصيص أو التقييد فلا"(۱)، ممّّا جعل مخالفة الحديث للقرآن الكريم هي إحدى القرائن التي يستفاد منها في نقد الحديث، وربها يرد لهذا السبب، فمخالفته للقرآن سواء كان بنصّه، أو بمضمونه قرينة على عدم صحّة ذلك الخبر إلّا إذا كانت هناك مساحة للتأويل الذي يحول دون سقوط الرواية، كها يجب أن نلتفت إلى "أنّ غاية ما تدلُّ أخبار الموافقة هو صحّة المضمون، فلا يمكن اعتبار موافقة الأحاديث معيارًا لصحّتها؛ لأنّ المضمون شيء، والقول بصحّتها، وصدورها عن المعصوم الله شيء أخر، فلابدّ أن يكون المعيار هو عدم مخالفة الأحاديث للقرآن"(۱).

#### خلاصة واستنتاج:

من جملة ما تقدَّم أنَّه لا يمكن تأويل كل ما يتعارض مع الكتاب؛ لأنَّنا لابدَّ أن نُميّز أوَّلا بين ما كان حُجَّة منها، وما كان غير حُجَّة على وفق ما وضعه الأصوليين من قواعد؛ فلابدَّ من إحراز حجِّيَّة الدليل حتَّى ننظر في مدلوله، فإذا كان تعارض الحديث بسبب ما جاء من طريق الدسّ في الروايات، أو بسبب التحريف، أو تعمّد الكذب من الراوي، أو النسيان، أو الغلوّ، أو العصبيّة والتعصّب المذهبي، وغيرها، ممّا ذُكر من أسباب اختلاف الحديث أو العصبيّة والتعصّب لأنّه يجب إثبات حجِّيّة الحديث، ثمّ النظر في دلالته الظاهريّة، فإذا كان هناك تعارض ظاهري غير مستقر يُمكن أن يزول بعمليّة الجمع الدّلاليّ لجأنا حينها إلى التأويل، لأنّ التعارض في أحيان كثيرة يكون ساذجًا يزول من غير تكلُّف وكثير التأويل، لأنّ التعارض في أحيان كثيرة يكون ساذجًا يزول من غير تكلُّف وكثير

١ - الصفار ـ الشيخ فاضل: المهذب في أصولِ الفقه -١١٣

٧- د.حسين سامي شيرعلي: القواعد المنهجيَّة لنقد الحديث - ١٤٩

٣- ذكر السيِّد تحمَّد باقر الصّدر منها ثمانية أسباب وهي: ١- تغيّر أحكام الشريعة عن طريق النسخ، ٢- ضياع القرائن، ٣- تصرّف الرواة،٤- التدرّج في البيان، ٥- التقيّة، ٦- ملاحظة ظروف الراوي، ٧- الدسّ والتزوير - ٨. توهّم التعارض، والخطأ في فهم معنى الحديث. وهذا ما ذكره في البحث عن الجانب الذاتي للتعارض، وقرن كلّ واحد منها بشيء من التوضيح، يُنظر: بحوث في علم الأصول - ٧ / ٢٩ ـ ٤١ .

جهد، وهذا ما انتهجه الشيخ الطوسي في مسعاه للتوفيق بين الأخبار المتعارضة موضّحًا بأنّه لابدً أن: "تتأوّل الأخبار ويترك ظواهرها إذا تعارضت وكان ينافي بعضها بعضًا، وليس ههنا ما ينافي هذه الروايات فلا يجوز العدول عن ظواهرها بضرب من التأويل "(۱)؛ لكن إذا كان التعارض حقيقيًا ومستقرًا حينها لابدً من إجراء عمليّة الترجيح التي ينتج عنها تساقط أحد الأدلّة، وبالتالي فإنّ "الأدلّة القطعيّة التي لاشكٌ في محتواها إذا دلّت على قضيّة معرفيّة يجب ثبوتها، وتسالم على قطعها، ولا يحقُ لأحد الرجوع عن الأدلّة القطعيّة بخبر محتمل ومظنون، ولا يسوغ أن يتأوّل هذه الأمور، أمّا الأخبار المحتملة التي كانت مضامينها بخلاف هذه الأدلّة القطعيّة، فلابدً من حملها على ما يوافق تلك الأدلّة القطعيّة، وهذا نوع رجوع عن ظواهر الأخبار المحتملة "(۱).

المطلب الثالث

### تأويل الظاهر المخالف للروايات الصحيحة

تُعدُّ ظاهرة الاختلاف بين الأحاديث من أهم الظواهر التي رافقت مدَّة تدوين الحديث وجمعه، التي أسهمت في إعاقة الفهم السليم للنصوص الشريفة، فقد ذكر الشيخ الطوسي في مقدِّمة كتابه (التهذيب): "سمعت شيخنا أبا عبدالله—يعني شيخه المفيد—يذكر أنَّ أبا الحسين الهاروني العَلوي، كان يعتقد الحقَّ ويُدين بالإمامة فرجع عنها لما التبس عليه الأمر في اختلاف الحديث، وترك المذهب، ودان بغيره لما لم يتبيَّن وجوه المعاني فيها"(٣)، وهو ما حدا بعلماء الحديث للسعي على معالجة هذا الاختلاف بالجمع والتوفيق بينها إن أمكن، والترجيح بينها في حال استقرّ التعارض بينهما، و"لمَّا كان أهل البيت الامتداد الشرعي للرسالة، وهم

١-الشيخ الطوسي: الاستبصار فيها اختلف من الأخبار - ١٩٦/ ٢

٢-وسام الخطَّاوي: المناهج الرَّوائيَّة عد الشريف المرتضَّى - ١٩٨

٣- تهذيب الأحكام - المقدّمة - ١/١

حُجج الله على البرايا، فلا ينبغي اختلاف بعض كلماتهم وأحاديثهم مع البعض الآخر، سواء في كلمات الإمام الواحد، أم في كلمات مع إمام آخر"(۱)، ولذا نقل الفيض الكاشاني (ت ١٠٩١هـ) قول بعض المُحقِّقين إنَّ الاختلافات الواقعة في الأحاديث أكثرها في الأمور العمليَّة الفرعيَّة لا في الأصول الاعتقاديَّة، وما يجري مجراها من الأمور العظيمة المهمَّة، والاختلاف في القسم الأوَّل ليس اختلافًا لا يسع الناس أن يأخذوا بإيِّم كان بعد أن يكون كلاهما ثابتًا عن أهل بيت النبوَّة (٢).

ولنا أن نتلمّ سرؤية الكُليني أيضًا في نظرته إلى اختلاف الروايات التي أوضح معالمها في مقدّمة كتابه (الكافي)، بقوله: "فاعلم يا أخي أرشدك الله أنّه لا يسع أحدٌ تمييز شيء ممّا اختلفت الرواية فيه عن العلماء - يعني الأئمّة برأيه، إلّا على ما أطلقه العالم الله بقوله: اعرضوها على كتاب الله فيا وافى كتاب الله في فخذوه، وما خالف كتاب الله فردوه" (")، ويعلّق المجلسي على كلام المصنّف على أنَّ المقصود بالروايات المختلفة هي التي "لا يحتمل الحمل على معنى يرتفع به الاختلاف بملاحظة جميعها، وكون بعضها قرينة على المراد من البعض، لا التي يتراءى فيها الاختلاف في باديُ الرأي، وطريق العمل في المختلفات الحقيقيّة كما ذكره بعد شهرتها، واعتبارها العرض على كتاب الله، والأخذ بموافقه دون نخالفة، ثمّ الأخذ بمخالف القوم، ثمّ الأخذ من باب التسليم بإيها تيسر" (أ)، فيتضح من كلام المجلسي، أنَّ ما عناه الكُليني باختلاف الحديث، هو الاختلاف الحقيقي الذي يسمّى بـ (التعارض) عند الأصوليين، لا الاختلاف الذي يرتفع بإمكانيّة الجمع أو التوفيق بينها.

ا حيدر مسجدي: دروس في اختلاف الحديث -٢٦ \* مُنا والمُنا المُناتِّدِ عَالِمَ اللهِ عَلَيْهِ مِنْهِ الْحَدِيثِ -٢٦

٢- يُنظر: الأصولَ الأصيَّلةَ - ١٠٨

٣- الكافي - مقدمة المؤلف ١/ ٢٢.

٤ - مرآة العقول - ١/ ٢٢

# الفرق بين الاختلاف والتعارض

قال الشهيد الثاني (٩٦٥هـ) في تعريف للاختلاف: "هـو أن يكـون حديثان متضادًان بالمعنى ظاهرًا"(١).

وعرّفه المرداماد (ت٤١٠هـ) بالقول: "المختلف بالنظر إلى صنف الحديث، لا شخصه، وذلك حديثان متصادمان في ظاهر المعنى سواء أمكن التوفيق بينها بتقييد المطلق، أو تخصيص العام، أو الحمل على بعض وجوه التأويل، أو كانا على صريح التضاد الموجب طرح أحدهما "(٢).

ومن هذين التعريفين، يتَّضح أنَّ المقصود به هو الاختلاف الظاهري، لا الاختلاف بمعنى التنافي بينها، أي أنَّه ليس هناك تضاد من نفي وإثبات، بحيث يمكن الجمع بين الأحاديث المختلفة بأحد طرق الجمع عبر حمل المطلق على المقيد والعام على الخاص، أو الحمل على بعض وجوه التأويل، فالتضاد عند الأصوليين هو: "التنافي التام بين الأمرين الوجوديين، بحيث لا يصدق أحدهما على شيء من الآخر، ومن هنا يستحيل اجتماعها"(٣).

كذلك فإنَّ في الاختلاف يتمُّ حصر التعارض الواقع بين حديثين، لا بين حديث ودليل آخر من الأدلّة الشرعيَّة، فإذا وقع تعارض بين حديث وآية قرآنيَّة، فلا يُبحث في باب الاختلاف وإنَّما في باب تعارض الأدلَّة الذي تناولها الأصوليُّون بشيء من التفصيل في بحث (التعادل والتراجيح)، وقيل إنَّ "بحث التعارض في علم الأصول يتمُّ رفع التنافي بين الأحاديث الفقهيَّة فحسب، وفي اختلاف الحديث يتمُّ رفع التنافي بين جميع الأحاديث، فقهيَّة كانت أم عقيديَّة أم أخلاقيَّة أم غيرها"(٤)، ففي التعارض يبحث بين الدلّيلين المتنافيين الذي لا يمكن



١ - البداية في علم الدراية - ٣٣

٢- الرواشح الساوية في شرح الأحاديث الإماميَّة - ١٦٥
 ٣- محمَّد صنقور: المعجم الأصولي - ١/ ٥١٨

٤ - اللنكرودي محمَّد إحساني فر: أُسباب اختلاف الحديث - ٧.

التوفيق بينها، ولا يحل تعارضها إلا بسقوط أحدهما عبر الترجيح على وفق المرجّحات التي بحثها الأصوليُّون.

وقيل أن الفرق بين بحث اختلاف الحديث والتعارض أنّها بحثان متفاوتان، وفي مرتبتين مختلفتين، فيقع البحث عن اختلاف الحديث أوّلا، فإن لم ينته إلى نتيجة وقع البحث عن تعارض الأدلّة، فيقع بحث التعارض في طول الحديث، لا في عرضه، فإذا انتهى اختلاف الحديث للنتيجة المطلوبة لم يبق مجال لبحث التعارض أمّا إذا لم ينته للنتيجة المطلوبة، كان للتعارض مجال (١٠).

ويمكن إرجاع اختلاف الأحاديث بمعناه الشامل -المستقر وغير المستقر - إلى ثلاثة أسباب (٢):

\* عدم إحاطة الشخص بمداليل النُّصوص الشرعيَّة، وعدم محاولة التدقيق، فيتوهَّم وجود الاختلاف بينها .

\* الاختلاف الناشئ من أئمَّة أهل البيت اللهُ أنفسهم، لما في كلامهم من ناسخ ومنسوخ، وعام وخاص، ومحكم ومتشابه، وما يصدر منهم عن تقيَّة.

\* الاختلاف الناشئ من لدن رواة الحديث من ناحية النقل بالمعنى، أو التقطيع في الرواية، أو الدس في الروايات.

وما يرتبط بموضوع التأويل هنا، هو الأمر الأوَّل، وهو الاختلاف الناشئ من المداليل المختلفة للروايات، إذ "إنَّ عمدة الاختلاف إنَّها هي كثرة إرادة خلاف الظاهر في الأخبار، أمَّا بقرائن متَّصلة خُفيت علينا من جهة تقطيع الأخبار، أو نقلها بالمعنى، أو منفصلة "(٣)، لذا فإنَّ من الأمور المهمَّة في قضيَّة حلّ الاختلاف، هو رصد القرائن المحيطة بالنَّصّ التي يمكن أن تقودنا إلى دلالات أخرى لم تكن

١- يُنظر: حيدر المسجدي: دروس في إخِتلاف الحديث - ٤٤

٢- يُنظرُ: هاشم الهاشمي: تعارض الَّأَدلَّة واختلاف الحديث -تقريرات السيِّد السيستاني - ١٨٧

٣-الأنصاري، الشيخ مرتضى: فرائد الأصول-٤/ ١٣٠

ظاهرة إذا لم نضع أيدينا على تلك القرائن ونستشعر ما توحي إليه عبر توجيه الذهن إليها؛ "لأنَّ التخالف بين الأدلَّة يلوح من ظاهرها لا من واقعها؛ وذلك أنَّها بعد الجمع بينها بها يُعرف بالجمع الدَّلاليِّ العرفي تنتهي إلى توافق"(١).

ويرى علماء الأصول أنّه ليسَتْ كُلُّ رواية موجودة في مصنفاتنا الحديثيّة حُجَّة ينبغي العملُ بها، ما لم يتم النظر إلى الرِّواياتِ الأخرى الواردة في الموضوع نفسه؛ ذلك أنَّ شرط قبول الرواية عندَ الإماميَّة بعد الاطمئنان من طريق نقلها أن لا تكون مخالفة للقرآنِ الكريم، أو العقلِ القطعيِّ، أو المسلَّمات في الشّريعة، ويجب كذلك أن لا تُخالِف ثوابتَ المذهب، وأن لا تكون صادرةً تقيّة، ولا معارضةً لرواية أخرى منَ الرِّواياتِ الصَّحيحة عندَنا.

وتأسيسًا على ما تقدَّم لا ينبغي التمسُّك بالدَّلالة الظاهريَّة للرواية إذا كانت هناك رواية معارضة نقلت بالتواتر، أو مقطوع بصحَّة صدورها، كما في الأخذ بالحديث الوارد في باب الإرث الذي جاء في موثقة جميل بن دراج عن أبي عبدالله على قوله: "لا يَكُونُ الرَّدُّ عَلَى زَوْج وَ لاَ زَوْجَة "(٢)، "فلابدَّ من تأويله، أو ردّ علمه إلى أهله، لعدم مقاومته للروايات الكثيرة التي كادت أن تصل إلى حدّ السُّنَة القطعيَّة "(٣).

لذا يُفترض بالباحث أن لا يكون متسرِّعًا في التفريط بتلك النُّصوص؛ بل لابدَّ أن يتأنَّى ليكون الجزم به، أو استبعاده لدَّلالة الرواية مبنيًّا على أدلَّة وقرائن.

ومن الطرق التي لابد أن يسلكها الباحث قبل القطع بردِّ الروايات، هو إمكانية إبداء احتمال صحيح يُحمل عليه الحديث المختلف؛ للحيلولة دون حذفه وضياعه أو إنكاره، "فَرُبَّ حَامِل فِقْهٍ غَيْر فَقِيهٍ، وَرُبَّ حَامِل فِقْهٍ إلى مَنْ هُو أَفْقَهُ



١ - الفضلي عبدالهادي: الوسيط في قواعد فهم النصوص -١٢٧

٢-الحر العاملي: وسائل الشيعة - ٢٦/ ٩٩١.

٣- الايرواني، الشيخ بأقر: دروس تمهيديَّة في الفقه الاستدلالي -٧ / ٥٩

مِنْهُ.. "(۱)؛ لذلك لا مناص من "اللجوء إلى تأويل الظاهر بها يحكم العقل باستحالته قطعًا، وخصوصًا في القضايا التي اعتقد العلهاء من المسلمين بأنّها مستحيلة، أي محّا لا يمكن نسبتها إلى الله عَلَى، كقضيّة الجبر والتجسيم ونحوهما، فعمدوا إلى تأويل كلمة الوجه واليد، والاستواء على العرش، والنظر إلى معنى الذات والقوّة والعطاء والاستيلاء والنظر إلى آيات الله ومظاهر عظمته، بها يتناسب مع القاعدة البلاغيّة في المجاز والاستعارة "(۱)، ومن ثمّ فإنّ ما لا يمكن نسبته إلى الله على قطعًا يتعارض مع كتاب الله، وهذا ما لا يقبله أي عاقل.

وفي مقابل ذلك فإنَّ ما هو قطعي في دلالته على معناه لا يجوز أن يؤوَّل؛ لأنَّ إرادة الشَّارع فيه واضحة لا تحتاج إلى اجتهاد لتوضيحه "وإنّها تتأوَّل الأخبار ويترك ظواهرها إذا تعارضت وكان ينافي بعضها بعضًا"(٢)، فالتعارض هو المعيار وحجر الزاوية في العمليَّة التأويليَّة، باعتباره قرينة مهمَّة في تأكيد عدم الأخذ بظواهر تلك الأحاديث بعد النظر في مثيلاتها في الموضوع نفسه، ذلك أنَّ "من الأسس في التعاطي مع الحديث الجمع بين النُّصوص الصحيحة، فإذا تحقَّق التوثيق، واليقين من صحَّة الروايات في الموضوع المدروس، فإنَّ المنهج الصحيح هو الجمع بين الفهم، للخروج بالتأويل الصحيح، وليكون الجمع موفَّقًا غير متناقض "(٤)، الفهم، للخروج بالتأويل الصحيح، وليكون الجمع موفَّقًا غير متناقض "(٤)، الفهم، للخروج بالتأويل الصحيح، وليكون الجمع موفَّقًا غير متناقض "(٤)، وهذا هو المبدأ الذي عمل به الشيخ الطوسي في حلّ تعارض الأخبار فكان "يأتي بالمعارض الذي ليس بحُجَّة، ويؤوَّله حتَّى يرجع إلى الذي هو حُجَّة، ويوافقه"(٥)، فيكون موضع التأويل بين دليل مقطوع بدلالته، وبين آخر محتمل

١ - الشيخ الصدوق: الخصال - ١/ ١٤٩.

٢-فضل الله، السيِّد محمَّد حسين: موسوعة الفكر الإسلامي، الحضارة والفكر والحركة والوحدة - ٨/ ٩١

٣- محمَّد بن الحسن بن الشهيد الثاني: استقصاء الاعتبار في تُشرح الاستبصار - ٤/ ٢٨٣

٤- فلاح رزاق جاسم: فقه الحديث بين النظرية والتطبيق - ١٩٠

٥ - الوحيد البهبهاني: الفوائد الحائريَّة -٢٣٤

الدَّلالة، ثمَّ تأتي وظيفة القرينة لتؤكِّد المعنى المصروف عن ظاهر اللفظ، ومن الروايات المعتبرة مَّا أوجب على العلماء اللجوء إلى تأويلها للتوفيق بين الدَّلالتين .

# أمثلة توضيحيَّة

# وجود رفاة الأنبياء في قبورهم

روى الكُلينيُّ عن عليَّ بن إبراهيم عن أبيه، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن يزيد الكناسي عن النبي على أنَّه قال: "إِنَّ اللهَ عَزَّ ذِكْرُهُ أَوْحَى إلى مُوسَى أَنِ احْمِلُ عِظَامَ يُوسُفَ مِنْ مِصْرَ قَبْلَ أَنْ تَخْرُجَ مِنْهَا إلى الأرض المقدَّسة بالشَّام، فَسَأَلُ مُوسَى عَنْ قَبْر يُوسُفَ هِي ..."(١).

فالرواية تصرّح بوجود رُفاة نبي الله يوسف الله في قبره؛ لكن ما جاء في كتاب من لا يحضره الفقيه للشيخ الصَّدُوق يخالف مدلول الرواية الأولى.

فحاول المجلسي في شرحه لهاتين الروايتين أن يجمع بينهما من وجوه عِدة: (٣)

١ - حمل دلالة الخبر الثاني على أنَّ المراد أكثر الأنبياء، أو الذين لم يُقدر الله لهم أن يُنقلوا من موضع إلى موضع.



١ - الكافي - ٨ / ١٥٥

٢- من لا يحضره الفقيه- ٢/ ٣٤٥

٣- مرآة العقول - ٢٤/ ٩



٣- أن يقال: لعلَّ الله أنزلَ عظامه الله بعد رفعه لهذه المصلحة.

٤ - أن يقال: لعلَّ الرفع في مدَّة من الزمان، ثمَّ يُردُّون إلى قبورهم .

المطلب الرابع

تأويل الظاهر المخالف للإجماع وأصول المذهب

أوَّلا: مخالفة الإجماع

الإجماع في اللغة: العزمُ والاتّفاق؛ قال تعالى: ﴿ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ (١) ﴾؛ أي: اعزموه، ويُقال: أجمع القوم على كذا؛ أي: اتّفقوا عليه، فكلّ أمر من الأمور اتّفقت عليه طائفة فهو إجماع في إطلاق أهل اللغة (٢).

أمَّا في الاصطلاح: فقيل في تعريفه أنَّه "اتِّفاق خاصٌ، وهو اتِّفاق من يُعتبر قوله من اللَّه في الفتاوى الشرعيَّة،على أمر من الأمور الدينيَّة "(٣).

ويذكر المُحقِّق الحليِّ (ت٧٧٦هـ) في حجِّيَّة الإجماع أنَّه: "حُجَّة بانضهام المعصوم، فلو خلا المائة من فقهائنا عن قوله لما كان حُجَّة، ولو حصل في اثنين لكان قوله حُجَّة لا باعتبار اتِّفاقهها؛ بل باعتبار قوله اللهِّ: فلا تغتر إذا بمن يتحكَّم فيدَّعي الإجماع باتِّفاق الخمسة والعشرة من الأصحاب، مع جهالة قول الباقين إلَّا مع العلم القطعي بدخول الإمام في الجملة"(٤).

ويفرّق الشيخ المظفَّر (١٣٨٣هـ) بين حقيقة الإجماع، ومستند حُجِّيَّته فيما بين أهل السُّنَّة أحد الأدلَّة أهل السُّنَّة أحد الأدلَّة

۱ – يونس: ۷۱

ر من المحيط مادة (جمع)، والفيروز آبادي: القاموس المحيط مادة (جمع)، والفيروز آبادي: القاموس المحيط مادة (جمع) - ١ / ١٩٧ - ١٩٨

٣-الشيخ حسن بن زين الدين الشهيد الثاني: معالم الأصول-٢٣٩

٤- المعتبر في شرح المختصر -١/ ٣١

الأربعة - أو الثلاثة - على الحكم الشرعي، في مقابل الكتاب والسُّنَّة، أمَّا الإماميَّة فقد جعلوه أيضًا أحد الأدلّة على الحكم الشرعي، ولكن من ناحية شكليَّة واسميَّة فقط، مجاراة للنهج الدراسي في أصول الفقه عند المسلمين، أي أنَّهم لا يعدُّونه دليلًا مستقلًا في مقابل الكتاب والسُّنَّة؛ بل إنَّما يعدُّونه كاشفًا عن السُّنَّة، أي عن قول المعصوم الله ، فالحجِّيَّة والعصمة ليستا للإجماع؛ بل الحُجَّة في الحقيقة هو قول المعصوم الله الذي يكشف عنه الإجماع عندما تكون له أهليَّة هذا الكشف"(١)، وتتمثَّل علاقة التأويل بإجماع الفقهاء، كون الإجماع يمثِّل حُجَّة في قبول الرواية سيًّما في مسألة التعارض بين الروايات، فيكون الإجماع قرينة من القرائن التي تسهم في عمليَّة الجمع، والتو فيق بين الدَّلالات المختلفة للروايات، وكذلك يمكن أن يُستدلُّ به على صحَّة التأويل"، وللشيعة أخبار في شرائع مجمع عليها بين عصابة الحق، وأخبار مختلف فيها، فينبغي للعاقل المتدبِّر أن يأخذ بالمجمع عليه كما أمر بذلك الصادق الله ويقف في المختلف فيه مالم يعلم حُجَّة في أحد الشيئين، ويرده إلى من هو اعلم منه، ولا يقنع منه بالقياس فيه دون البيان على ذلك والبرهان، فإنَّه يسلم بذلك من الخطأ في الدين والضلال إن شاء الله"(٢).

ومن أمثلة ما جاء في تأويل الظاهر المعارض للإجماع:

# طهارة الحبل المصنوع من شعر الخنزير

روى الكُلينيُّ عن محمَّد بْنُ يَخْيَى عَنْ أَهْمَدَ بْنِ محمَّد عَنِ ابن مَحْبُوب عَنِ ابن وري الكُلينيُّ عن الكُلينيُّ عن الصادق الله قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنِ الْخَبْلِ يَكُونُ مِنْ شَعْرِ الْخِبْرِيرِ وَلَا عَنْ زِرارة عن الصادق الله قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنِ الْخَبْلِ يَكُونُ مِنْ شَعْرِ الْخِبْرِيرِ يُسْتَقَى بِهِ الْمَاءُ مِنَ الْبِيْرِ هَلْ يُتَوَضَّأُ مِنْ ذَلِكَ الْمَاء، قَالَ: لَا بَأْسَ "(٣)، وحمل الشيخ الطوسي هذا الخبر على أنَّه" إذا لم يصل الشعر إلى الماء؛ لأنَّه لو وصل إليه لكان

١ - المظفر، الشيخ محمَّد رضا: أصول الفقه - ٣/ ١٠٢

٢- الشيخ المفيد: المسائل السروية -٥٦-٥٧

٣-الكافي - ٣/ ٤

مفسدًا له على ما بيناه في كتاب الصيد والذبايح "(١).

يقول السيِّد محمَّد صادق الروحاني في دلالة الرواية "فالظاهر منه نفي البأس عن البئر كما لا يخفى، مع أنَّه لو سلمنا ظهور بعض ما تقدَّم في الطهارة، لابدَّ من تأويله أو طرحه لمخالفته لإجماع الأمَّة، ولا فرق في هذا الحكم بين كلب الصيد، وغيره "(٢).

# ميراث الأخوة من الأمِّ مع الجد

روى الشيخُ الطوسيُّ بسنده عن علي بن الحسن بن فضال عن محمَّد بن عبدالله بن زرارة، عن محمَّد ابن مسلم عن يونس، عن القاسم بن سليمان قال: حدَّثني أبوعبدالله الله قلل قال: "إنَّ في كتاب علي الله أنَّ الإخوة مِنْ الأُم لا يَرثُونَ معَ الجَدِّ"، فذكر الشيخ الطوسي أنَّ هذا الحديث "متروك بالإجماع من الفرقة المحقَّة، ويمكن أن يقال في تأويله: أنَّه لا يرثون معه بأن يقاسموه كما يقاسمونه الأخوة من الأب والأم أو الأب؛ لأن الأخوة من الأمِّ لهم نصيبهم الثلث لا يزادون على ذلك شيئًا، وعلى هذا التأويل لا ينافي ما تقدَّم من الأخبار "(٤).

#### ثانيا: مخالفة أصول المذهب

ويُقصَد بأصول المذهب: العقائد الضَّروريَّة عند الشيعة الإماميَّة، الَّتي إذا نفى أحدها شخص يخرج عن المذهب كها في وجوب الاعتقاد بعصمة الأئمَّة، والإمامة والاعتقاد بظهور الإمام المهدي (عجَّل الله فرجه) آخر الزمان، وهذه "الأصول الاعتقاديَّة على أقسام، منها: ما ثبتت بالبرهان العقلي القطعي، ويستقل العقل في اثباتها، ونفي غيرها من دون أن يستمدَّ من الكتاب والسُّنَّة، كوجود البُدئ وتوحيده وصفاته الكهاليَّة، وتنزيهه من النقائص والحشر والنشر، وكونه

١-تهذيب الأحكام - ١/ ٤٠٩

٢- فقه الصادق ( الم ح ٢ / ٢٧٥

٣٠٨ /٩ - تهذيب الأحكام - ٩/ ٣٠٨

٤ - الاستبصار - ٢ / ٩٦

جسمانيًّا على ما هو مبرهن في محلِّه وعند أهله، والنبوَّة العامَّة وما ضاهاها من العقليَّات المستقلَّة التي لا يستأهل لنقضه وإبرامه، واثباته ونفيه غير العقل، حتَّى لو وجدنا في الكتاب والسُّنَّة ما يخالفه ظاهرًا، فلا محيص عن تأويله أو ردِّ علمه إلى أهله كما أمرنا بذلك"(١).

ومن هذه الأصول اعتقادنا "أنَّ الأئمَّة معصومون من كبائر الذنوب وصغائرها، واعتمدنا في ذلك على دليل عقلي لا يدخله احتمال، ولا تأويل بشيء، فمتى ورد عن أحدهم هي فعل له ظاهر الذنب وجب أن نصر فه عن ظاهره، ونحمله على ما يطابق موجب الدليل العقلي فيهم، كما فعلنا مثل ذلك في متشابه القرآن المقتضي ظاهره ما لا يجوز على الله تعالى، وما لا يجوز على نبيّ من أنبيائه "(۱)، فإن وجد شيء في بعض الأخبار مخالف لها في الظاهر يجب تأويلها وأن ثبتت صحّتها - بحيث يرفع التنافي، وذكر العلماء أنَّ إنكار الضروري دليل على أنَّكار الرسالة، وعلامة للخروج عن ربقة الإسلام (۱)، ومعنى الضروري أن يكون ثبوته في دين الإسلام بديهيًا لا يقبل الشك، ومن الروايات التي جاءت يكون ثبوته في ظاهرها لأصول مذهب الإماميَّة:

### مغفرة ذنب النبي عَيْنُوالله

روى الشيخ الصَّدُوق عن ما جاء في إحدى خطب أمير المؤمنين الله قوله: "ونشهدُ أَنْ لا إله إلَّا الله وحدَه لا شريكَ له، ونشهدُ أَنَّ محمَّدًا عبدُه ورسولُه، أرسلَهُ بالحقِّ داعيًا إلى الحقِّ، وشاهدًا على الخَلْق، فبلَّغ رسالاتِ ربِّه كما أمرَه، لا متعدِّيًا ولا مُقَصِّرًا، وجاهدَ في الله أعداءَه، لا وانيًا ولا ناكلًا، ونصحَ له في عبادِه صابرًا مُحتسبًا، فقبضَه الله أليه، وقد رضي عملَه وتقبَّل سعيَه، وغفر ذنوبه عَلَيَّةً" (نَا).



١-السبزواري: السيِّد عبد الأعلى تهذيب الأصول- ٢ / ١٢٣

٢-الشريف المرتضى: تنزيه الانِبياء - ٢١٦

٣- يُنظر: قواعد الأحكام، العلَّامة الحلِّي، ج٣، ص٥٧٣.

٤-من لا يحضره الفقيه -'١/ ٤٢٧

معفرة ذنب النبي الأكرم على، وهذا يتعارض مع ما هو راسخ في عقائد الإماميّة من خلوِّ ساحة النبيّ من الذنوب، لذلك يذكر المازندراني في شرحه:" إنَّ قوله الله من خلوِّ ساحة النبيّ من الذنوب، لذلك يذكر المازندراني في شرحه:" إنَّ قوله الله (وغفر ذنبه) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ الله مَا تقدَّم مِن ذَنبِكَ وَمَا تأخر ﴾ (١١) وبعد ما ثبت في أصول المذهب عصمته على حتّى من السهو والنسيان فلابد من التوجيه، فقيل المراد ذنب أمّته؛ لأنّهم منسوبون إليه، أمّا المجلسي فأضاف تأويلاً آخر: أنّ معناه لو كان لك ذنب قديم، أو حديث لغفرناه لك، أو إنّ المراد بالذنب هناك ترك المندوب، وحسن ذلك؛ لأنّ من المعلوم أنّه على ممّن لا يخالف الأوامر الواجبة، فجاز أن يسمّى ذنبًا منه ما لو وقع من غيره لم يُسمّ ذنبًا لعلوّ قدره، ورفعة شأنه، أو إنّ القول خرج مخرج التعظيم وحسن الخطاب (٢٠).

# سهو النبي الله في صلاته

وردت جملة من الروايات في كتب الفريقين تذكر في مضامينها وقوع السهو من النبي يَيُّ فقد روى الشيخُ الطوسيُّ في الاستبصار "عن سعد بن عبدالله، عن أبي الجوزاء، عن الحسين بن علوان عن عمرو بن خالد عن زيد بن علي عن أبي الجوزاء، عن الحسين بن علوان عن عمرو بن خالد عن زيد بن علي عن آبائه عن علي الحري قال: صلَّى بنا رَسُولُ الله الظُّهْرَ خُسْ رَكَعَات، ثمَّ انْفَتَلَ فَقَالَ لَهُ بَعْضُ الْقَوْم: يَا رَسُولَ الله! هَلْ زيدَ في الصَّلاة شَيْءٌ؟! فَقَالً: وَمَا ذَاكَ؟ قَالَ: صَلَّيْتَ بِنَا خُسَ رَكَعَات، قال: فَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَة وَكَبَر وَهُو جَالِسٌ ثمَّ سَجَدَ قَالَ: صَلَّيْتَ بِنَا خُسَ فِيهِ عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله وَكَانَ يَقُولُ: هُمَا الله عَمَا الله عَمَ

يقول الشيخ الطوسي في تأويل هذا الخبر: " فالوجه في هذا الخبر أن نحمله على أنَّ النبي عَلَيْ إنَّم سجد سجدتين، لأنَّ قول واحد له، لا يوجب علماً فيحتاج

<sup>&#</sup>x27; - الفتح: ٢

٢- يُنظر: المجلسي: بحار الانوار - ٦٨ / ٢٥

٣- الاستصار - آ / ٣٧٧

أن يستأنف الصَّلاة، إنَّم يقتضي الشك، ومن شكَّ في الزيادة ففرضه أن يسجد سحدتي السهو "(١).

وقال في موضع آخر: "إنَّ من لا يدري ما صلَّى يجب عليه الإعادة دون من تيقن مع أنَّ في الحديث ما يمنع من التعلُّق به، وهو حديث ذو الشهالين وسهو النبي عليه، وذلك مَّا تمنع منه الأدلَّة القاطعة في أنَّه لا يجوز عليه السهو والغلط"(٢)، ونفى العلَّامة الحليِّ صدور السهو من النبي عليه الأنَّه لو جاز ذلك "لجاز ذلك في جميع أفعاله، ولم يبق وثوق بإخباراته عن الله تعالى، ولا بالشرايع والأديان، جواز أن يزيد فيها وينقص سهوًا، فتنتفي فائدة البعثة"(٣).

وعلَّق السيِّد الخوئي على مضمون هذه الروايات بملاحظات عدَّة (٤):

أوَّلا: أنَّ هذه الروايات في أنفسها غير قابلة للتصديق، وإن صحَّت أسانيدها؛ لمخالفتها لأصول المذهب على أنَّها معارضة في موردها بموثَّقة زرارة المصرِّحة بأنَّه لم يسجد للسهو، قال: سألت أبا جعفر الله هل سجد رسول الله الله سجدي السهو قط؟ قال: لا، ولا يسجدهما فقيه، فلا بدَّ من ارتكاب التأويل، أو الحمل على التقيَّة، أو الضرب عرض الجدار.

ثانيا: على تقدير التسليم فهي حكاية فعل، وهو مجمل من حيث الوجوب والاستحباب، فإنَّ غاية ما يثبت بفعل المعصوم الشهي المشروعيَّة والرُّجحان، ولا يكاديدلُّ على الوجوب بوجه؛ إذ الحكاية في مقام التشريع لا تستدعي أكثر من ذلك.

ثالثًا: مع غضً النظر عن كلِّ ذلك، فمن الجائز أن يكون سجوده عَلَيْ للسهو من أجل السلام الزائد الواقع في غير محلِّه الذي هو من موجباته.



١ - مصدر سابق - ١/ ٤٣٦

۲-المصدر نفسه - ۱ / ۳۷۱

٣- الرسائل السعدية -٧٢

٤ - كتاب الصلاة -٦ / ٣٢٩

## رأي الباحث:

لا يُنكر أنَّ قضيَّة سهو النبي على من الأمور التي أثارت جدلًا عميقًا بين علماء المسلمين عمومًا مع أنَّ الغالبيَّة العظمى من علماء الإماميَّة لا يجوزون السهو على النبي على، ويُتهم من ينكر ذلك بأنَّه مغال، إلَّا أنَّ الشيخ الصَّدُوق يرى أنَّ هناك فرقًا بين السهو والإسهاء، وأنَّ ما كان يعتري النبي على هو إسهاء الله إيّاه لمصلحة كنفي الربوبيَّة عنه، وإثبات أنَّه بشر مخلوق فيقول: "إنَّ الغلاة والمفوضة لعنهم الله ينكرون سهو النبي على، ويقولون: لو جاز أن يسهو الله في الصَّلاة لجاز أن يسهو في التبليغ؛ لأنَّ الصَّلاة عليه فريضة كها أنَّ التبليغ عليه فريضة، وهذا لا يلزمنا؛ وذلك لأنَّ جميع الأحوال المشتركة يقع على النبي عليه فيها ما يقع على غيره، وهو متعبِّد بالصَّلاة كغيره والتبليغ من شرائطها، ولا يجوز أن يقع عليه في التبليغ ما يقع عليه في الصَّلاة؛ لأنَّها عبادة من شرائطها، ولا يجوز أن يقع عليه في التبليغ ما يقع عليه في الصَّلاة بالنوم له عن عبادة خصوصة والصَّلاة عبادة مشتركة، وبها تثبت له العبوديَّة وبإثبات النوم له عن خدمة ربِّه على من غير إرادة له وقصد منه إليه نفى الربوبيَّة عنه"(۱).

فلو أردنا أن ندقِّق في الرواية نجد:

١- أنَّ الرواية مرويَّة عن الإمام علي الله وهذا يعني أنَّ الإمام كان من ضمن المصلِّين خلف النبيِّ الأكرم يَلِيُّ، وهذا يستلزم أن يكون الإمام أولى من غيره في ملاحظة الزيادة في الصَّلاة فيها لو تمَّ وقوعها .

٢ - جاء في متن الرواية قول الإمام على إلى: أنَّ النبيَّ عَلَيْ صلَّى بنا خمس ركعات،
 وهذا يدلُّ على تيقنه من عدد الركعات ولم يكن شاكًا في كونه صلَّى أربعًا أو خسًا.

٣- جاء في الرواية أنَّه قال بعض القوم، وبعض هنا لا تدلَّ على واحد منهم؛ بل أقلُّه أن يكونوا ثلاثة، وشهادة هؤلاء القوم مضافًا لهم أمير المؤمنين الله الدي صرَّح

١- الشيخ الصدوق: من لا يحضره الفقيه - ١/ ٥٥٣

بقوله خمس ركعات يستوجب العلم بوقوع الزيادة، لا الشك بها من عند النبي على في في تأويله أنَّ قول الواحد فيوجب استئناف الصَّلاة، لا كها برَّر له الشيخ الطوسي في تأويله أنَّ قول الواحد يستلزم الشك.

٤ - نلاحظ في الرواية أنَّ النبي عَلَيْهُ لم يرُد على المُخبر بالزيادة، وإنَّما استأنف وكبر لسجدتي السهو، وهذا يدلُّ على الشكِّ الحاصل في نفس النبي عَلَيْه، وكأنَّه لم يكن مدركًا لعدد الركعات في صلاته، حتَّى لو سلّمنا أنَّه بيان لحكم الساهي ممَّن يطرأ على غيره موضع الابتلاء.

#### المبحث الثاني

## تأويل الظاهر المعارض للأدلَّة العقليَّة

تعود أهميَّة بحث مشكلة تعارض دلالة النُّصوص الروائيَّة مع دلالة العقل، إلى أنَّ كلَّا منها يُعُّد دليلا من أدلَّة الحكم الشرعي، وإن كان الدليل العقلي ليس دليلاً مستقلًا بنفسه، وإنَّها هو معيار في القبول والرفض، وإنَّه "لا شبهة في أنَّ كلّ خبر اقتضى ما تنفيه أدلَّة العقول، فهو باطل مردود، إلَّا أن يكون له تأويل سائغ غير متعسّف، فيجوز أن يكون صحيحًا، ومعناه مطابقًا للأدلَّة "(۱)، ولكن عدم وضوح حدود القبول والرفض للعقل أثار تساؤلات حول تحديد مجال ونطاق عملها، وطبيعة العلاقة بينها، وهل أنَّ العقل يستطيع بتجرُّده عن الساع من الحكم على دلالة الرواية، أو هو كاشف عن الحكم، وليس مستقلًا بذاته ؟

ويسعى هذا المبحث إلى الإجابة عن هذه التساؤلات، ومعرفة طبيعة العلاقة بين الدليل العقلي والدليل الروائي، وكذلك الطرق والآليات المعتمدة في رفع التعارض بين ما تقتضيه مدلوليها.

١ - الشريف المرتضى: تنزيه الأنبياء - ٢٠١



#### المطلب الأوَّل

## مفهوم الدليل العقلي

للوقوف على مفهوم الدليل العقلي، لابدَّ من بيان ما المراد من العقل؟ .

## أوَّلا: مفهوم العقل

#### العقل في اللغة

ورد تعريف العقل في المعاجم اللغويَّة بأنَّه: "نقيض الجَهْل. عَقَل يَعْقِل عَقْلًا فهو عاقل، والمَعْقُولُ: ما تَعْقِلُه في فؤادك. ويقال: هو ما يُفْهَمُ من العَقْل، وهو العَقْل واحد، كما تقول: عَدِمْتَ مُعْقُولًا، أي ما يُفْهَمُ منك من ذهْن أو عَقْل، وعَقَلَ المَعْتُوهُ ونحوه عَقْل، وعَقَلَ المَعْتُوهُ ونحوه والصَّبيُّ: إذا ادَرك وزَكا. وعَقَلْتُ البَعيرَ عقلًا شَدَدْت يده بالعِقالِ أي الرِّباط"(۱).

## العقل في الاصطلاح

اختلف العلماء في تعريف العقل على أقوال، عرَّفه الشيخ المفيد بقوله: "العقل معنى يتميَّز به من معرفة المستنبطات، ويسمَّى عقلًا؛ لأنَّه يعقِل عن المقبحات"(٢). فمنهم من قال: أنَّه القوَّة المتهيئة لقبول العلم (٣)، ومنهم من قال بأنَّ العقل هو: العلم، ورأى بعضهم بأنَّه: آلة التمييز، أو قوَّة التمييز (٤)، وبعضهم وصفه بأنَّه: الوسيلة الواعية التي يستعملها الإنسان في خدمة الفطرة ليرفعها إلى مستوى المسؤوليَّة والتكليف، إدراكًا للكون واستخدامًا لما فيه من طاقات واستقصاء

لأسراره ومقاصده (٥).

١ - الفراهيدي ، الخليل بن أحمد: كتاب العين - ١ / ١٥٩.

٢- النكت الاعتقادية -٢٢

٣- ينظر: الفيروز آبادي: بصائر ذوي التمييز -٤/ ٨٥

٤- ينظر: القرطبي: الجامع لأحكام القرآن ١ / ٢٥٢.

٥- ينظر: أحمد عروة: العلم والدين، مناهج ومفاهيم - ٠٤.

### ثانيًا: مكانة العقل في التشريع

يعتلُّ العقل في المدرسة الفقهيَّة الإماميَّة، مكانة مُتميِّزة بوصفه مصدرًا من مصادر التَّشريع، إلى جانب الكتاب والسُّنَة والإجماع، وهو المناط الذي يدور عليه التكليف والثواب والعقاب، إلَّا أنَّ الشيخ المفيد يمنع من وضع العقل مع عليه التكليف والثواب والعقاب، إلَّا أنَّ الشيخ المفيد يمنع من وضع العقل مع النُصوص الكتاب والسُّنَة في منزلة سواء، فهو يرى أنَّ وظيفته الأساسيَّة هي فهم النُصوص الشرعيَّة؛ وأنَّ الشيعة أجمعوا على اعتبار النَّقل المرشد، والدَّليل للعاقل في طريقة الاستدلال؛ وأنَّه لا غنى للعاقل عن النقل، ويتَّفق الشيعة مع أهل الحديث (١) في هذا المضار؛ مخالفين المعتزلة والخوارج والزيديَّة في استغناء العقل عن النقل (١). وقد وردت روايات عدَّة تدلُّ على مكانة العقل واصفةً إيَّاه بأنَّه حُجَّة على الإنسان نفسه كما في الرواية التي رواها الشيخ الكليني بسنده عن الإمام الصادق المُرُّق فالرُّسُل يا هشام إن لله على النّاس حُجَّتين: حُجَّة ظاهرَةٌ وحُجَّة باطِنَّة، فأمَّا الظّاهرَةُ فالرُّسُل والأنبياءُ والأنبياءُ والأنبَّة، وأمَّا الباطنة فالعُقولُ "(١)، كما ورد عنهم أنَّ العقل هو أوَّل ما خلق الله، وأحُّب الموجودات إليه، فعن أبي عبد الله طيخ قال: "مَا خَلَق اللهُ وَهُلُ شيئاً أَبْغَضَ الله، وأحَّف؛ لأنَّه سَابَهُ أحَبَّ الأشياء إليه، وهُو عَقلُه "(٤).

وقد قسَّم الأصوليُّون العقل من حيث وظيفته وقوَّة إدراكه على قسمين:

١-العقل النظري: "وهو إدراك ما ينبغي أن يُعلم، أي: إدراك الأمور التي لها واقع "(٥).
 ٢-العقل العملى: "وهو إدراك ما ينبغي أن يُعمل أو لا يُعمل، أي حكمه أنَّ هذا

١ - وهم الذين يعتمدون في استنباط الأحكام على النصوص، ولا يرجعون إلى القياس ما وجدوا خبرًا أو أثرًا،
 كما ذكر أن أهل الحديث هم أصحاب مالك بن أنس، وأصحاب محمَّد بن إدريس الشافعي، وأصحاب سفيان الثوري، وأصحاب أحمد بن حنبل، وأصحاب داود بن علي الأصفهاني، يُنظر: الشهرستاني: الملل والنحل - ١/ ٢٠٦

٢- يُنظر: الشيخ المفيد: أوائل المقالات، المؤلفات الكاملة - ٤٤ - ٥٥ ٣- الكافى - ١ / ١٥٠

٠ - علل الشرائع - ١ / ١٠١

٥- المظفر، الشيخ محمَّد رضا: أصول الفقه -٢/ ١١٣

الفعل ينبغي فعله، أو لا ينيغي فعله "(١).

وأنكر الشيخ الأنصاري وجود التناقض بين أحكام العَقل والنَقْلِ، إذا كانا قطعيّين: قائلًا: "لو فُرضَ حصول القَطعِ من الدليل النَّقلي، كيف يُجوّز حُكم العقل بخلافه على وجه القَطع "(٢)، وهذا يعني أنَّ وجود التعارض بين الدليل العقلي القطعي والدليل النقلي القطعي، سيكون تعارضًا حقيقيًّا، ولابدَّ حينئذ من الترجيح بين الروايات المتعارضة على هذا النحو أو أنَّها يسقطان كلاهما عن الحجِّيَة!!.

#### وظيفة العقل ليست مطلقة

روى الكُلينيُّ عن محمَّد بن يحيى، عن أحمد بن محمَّد، عن الوشاء، عن مثنى الحناط، عن أبي بصير قال: "قلت لأبي عبد الله الله الله الله الله يَعْرَفُهَا فَقَالَ: لا، أمَّا إِنَّكَ إِنْ أَصَبْتَ لَمْ تُؤْجَرْ، وَإِنْ فَهَا؟ فَقَالَ: لا، أمَّا إِنَّكَ إِنْ أَصَبْتَ لَمْ تُؤْجَرْ، وَإِنْ فَهَا أَخْطَأْتَ كَذَبْتَ عَلَى الله عَلَّ "(")، فتشير الرواية إلى أنَّ دور العقل ليس مطلقًا في الكشف عن دلالات النَّصّ؛ بل إنَّ هناك بعض المواضع التي يتوقف فيها العقل متحيرًا من القطع بمراد المعصوم الله فلا يصحح معه عندئذ التأويل بالعقل المجرَّد، من دون دليل من كتاب الله أو سُنَّة نبيه وآل بيته الله وبالتالي فهو بحاجة إلى السمع، وأنَّ مرجعيَّته نسبيَّة: "فالمرجع فيه إلى السمع، فإنَّ دلَّ سمعٌ مقطوع به وتتمثَّل العلاقة بين السماع، وإلَّا كان الواجب التوقف عنه، والشك فيه "(أ). وتتمثَّل العلاقة بين السماع، والنقل في قبول الرواية في أنَّه إذا كان مضمون بعض الأحاديث ممَّا لا يُعرف إلَّا من الغيب، كأمور الماضي وحوادثه والمستقبل وتوقعاته، فإنَّ طريق معرفته ليس إلَّا النقل والسماع والأخبار، فإن أمكن العقل إدراك ذلك، بأدلَّته وأساليبه وأدواته، كان النقل مؤكدًا، والمنقول مرشدًا إلى

١ - المصدر السابق-٢/ ١١٣

٢ - فرائد الأصول - ١٠.

٣- الكافي - ١ / ٥٦

٤ - الشريف المرتضى: رسائل الشريف المرتضى - ٢/ ١٥٥

المعقول، ولو تخالف المنقول مع المعقول، لزم تأويل المنقول ليوافق ما يقوله العقل ويؤكّده، وإلّا ضُرب به عرض الجدار (١)، وهذه الحقيقة لا تفرضها العقيدة فحسب؛ بل يبرهن عليها الاستقراء في النُّصوص الشرعيَّة، ودراسة المُعطيات القطعيَّة للكتاب والسُّنَّة، فإنَّها جميعًا تتفق مع العقل، ولا يوجد فيها ما يتعارض مع أحكام العقل القطعيَّة إطلاقًا، وبذلك تتميَّز الشريعة الإسلامية عن الأديان الأخرى المحرَّفة التي تعيش الآن على وجه الأرض (٢).

وأكّد الشيخ الطوسي على حجِّيَّة العقل وأهميَّته، قائلًا": فإمَّا مَنْ لم يعلم من حاله أنَّ له في إنفاذ الرسل إليه لطفًا، فالحُجَّة قائمةً عليه بالعقل، وأدلَّته على توحيده وصفاته وعدله، ولو لم تقم الحُجَّة بالعقل ولا قامت إلَّا بإنفاذ الرسل لفسد ذلك من وجهين:

أحدهما: أنَّ هدف الرُسل لا يُمكن العلم به، إلَّا بعد تقدَّم العلم بالتوحيد والعدل، فإن كانت الحُجَّة لم تقم عليه بالعقل، فكيف الطريق له إلى معرفة النبي عَيَّا وصدقه؟

الثاني: أنَّه لو كانت الحُجَّة لا تقوم إلَّا بالرسول لاحتاج الرسول أيضًا إلى رسول آخر، حتَّى تقوم عليه الحُجَّة، والكلام في رسوله كالكلام في هذا الرسول، ويؤدِّى ذلك إلى ما لا يتناهى، وذلك فاسد"(٣).

نستنتج ممَّا تقدَّم أنَّ الدليل العقلي تارةً يكون قطعيًّا، وتارةً يكون ظنيًا، فإذا كان الدليل العقلي قطعيًّا، ومؤدِّيًا إلى العلم بالحكم الشرعي، فهو حُجَّة من أجل حجِّيَة القطع، وهي حجِّيَة ثابتة، وأمَّا إذا كان الدليل العقلي ظنيًا، كما في الاستقراء الناقص والقياس، إذا لم يجزم بها العقل، ولكنَّه ظن بها، فهذا

١- يُنظر: الجلالي، السيِّد محِمَّد رضا الحسيني: نقرِد الحديث بين الاجتهاد والتقليد - ٤٥

٢- يُنظرُ: الصدرُّ، السيَّد محمَّد باقر: دروسٌ تمهيديَّة في علم الْأصول- ١٤٥٪

٣- التبيان في تفسير القرآن - ٣ / ٣٩٥.

الدليل يحتاج إلى دليل على حُجِّيَّته، ولا دليل على ذلك؛ بل قام الدليل على عدم جواز التعويل على الحدس والرأي والقياس(١).

#### المطلب الثاني

## تعارض الدَّلالة الظاهريَّة مع العقل

حصر علياء الأصول أدلَّة الأحكام الشرعيَّة في أربعة أمور هي: الكتاب والسُّنَّة والإجماع والعقل، بينيا أضاف بعض علياء أهل السُّنَّة إلى تلك الأربعة المذكورة أدلَّة أخرى بحسب اجتهادهم، مثل القياس والاستحسان ومقاصد الشريعة ونحوها على اختلاف آرائهم.

وقد ذكر بعض المُحقِّقين المتأخِّرين أنَّ ما يصلح أن يكون مرادًا من الدليل العقلي هو كلُّ حكم للعقل يوجب القطع بالحكم الشرعي، أو كلَّ قضيَّة عقليَّة، يتوصَّل بها إلى العلم القطعي بالحكم الشرعي، وهذا أمر طبيعي؛ لأنَّه إذا كان الدليل العقلي مقابلًا للكتاب والسُّنَّة لابدَّ إلَّا يُعدّ حُجَّة، إلَّا إذا كان موجبًا للقطع، الذي هو حُجَّة بذاته؛ فلذلك لا يصح أن يكون شاملًا للظنون، وما لا يصلح للقطع بالحكم من المقدِّمات العقليَّة (٢).

وأمّا ما جاء في بعض الأخبار ممَّا تتعارض دلالته الظاهرة مع أدلّة العقل، تعارضًا استقر بالحجج الثابتة والبيّنات الواضحة فحينئذ وجب إطراحها والقطع على كذب رواتها، اللّهم إلّا أن يكون لظواهرها تأويل، ومخرج سهل في اللغة والشرع يطابق مقتضى العقول، فلا يجب القطع على كذب رواتها وجاز كونه صادقًا وأنّ التأويل غير ما اقتضاه الظاهر "(٣).

وقد يجد الباحث المُنصف أحيانًا بعض الأحاديث معتبرة سندًا، إلَّا أنَّ مضمونها

١ - يُنظر: الصدرالسيِّد محمَّد باقر: دروس في علم الأصول- ١/ ٢٣٨-٢٣٩

٢- يُنظّر: الميرزا القّمي: قوانيّن الأُصولَ - '٢/ ٢، الشيخ محمَّد حسين الحائري: الفصول الغروية في الأصول الفقهية - ٢١٦، الميرزا أبو القاسم الكلانتري الطهراني: مطارح الأنظار، تقريرات الشيخ الأنصاري - ٢٢٩ - ٢٣ الشريف المرتضى: جوابات المسائل الطرابلسيَّة، المسألة الثامنة - ١٩٣

يتنافى مع الأحكام العقليَّة، فتكون مانعةً له من الأخذ بها، لذا "اتَّفقت الإماميَّة على أنَّ العقل مُحتاج في علمه، ونتائجه إلى السمع، وأنَّه غير مُنفك عن سمع ينبّه العاقل على كيفيَّة الاستدلال، وأنَّه لابدَّ في أوَّل التكليف، وابتدائه في العالم من رسول، ووافقهم في ذلك أصحاب الحديث، وأجمعت المعتزلة والخوارج والزيديَّة على خلاف ذلك، وزعموا أنَّ العقول تعمل بمجردها من السمع والتوقيف"(۱)، أي أنَّ الفقيه قد يرتكز إلى مسلّمة من المسلَّمات العقليَّة الناشئة من عُرف تاريخي مستمر، بحيث يفرض عليه ذلك تجاوز النُّصوص المخالفة، وغير المقررة لهذه المسلّمة إلى نصوص أخرى، أو قد تحكم هذه المسلّمة على النَّصّ بحيث يتَّجه البحث بدل الكشف عن مدلول النَّصّ إلى تأويله لصالح هذه المسلّمة، أو تلك التي فرضتها هيبة التاريخ ومسلّماته (٢)، فإذا لاحظنا في مورد من الموارد أنَّ هناك تعارضًا بين الأحكام القطعيَّة للعقل مع ظاهر رواية أو آية فهنا يوجد احتمالان: الأوَّل: الخطأ في مقدِّمات حكم العقل، أي أنَّها غير تامَّة.

الثاني: إذا ثبت قطعيّة حكم العقال فهذا يعني أنَّ ظاهر الآية، أو الرواية ليس مرادًا للشارع، فمثلًا: إذا دلَّت الرواية على خلاف حكم العقل القطعي، كاستحالة اجتماع النقيضين، فلابدَّ من التصرُّ ف في ظاهر هذه الرواية، وحملها على خلاف الظاهر بالقرينة العقليَّة، لأنَّ فهمنا للآية أو الرواية كان خاطئا "(٣)، أمَّا "إذا عارض الدليل اللفظي غير الصريح دليلًا عقليًا قطعيًّا قُدِّم العقليُّ على اللفظي؛ لأنَّ الدليل العقلي يؤدِّي إلى العلم بالحكم الشرعي وأمَّا الدليل اللفظي يؤدِّي إلى العلم بالحكم الشرعي وأمَّا الدليل اللفظي يؤدِّي إلى العلم بالحكم الشرعي وأمَّا الدليل اللفظي بالطهور، والظهور إنَّما يكون حُجَّة بحكم الشَّارع إذا لم نعلم ببطلأنَّه، ونحن هنا بالظهور، والظهور إنَّما يكون حُجَّة بحكم الشَّارع إذا لم نعلم ببطلأنَّه، ونحن هنا

١ -الشيخ المفيد: أوائل المقالات - ٤٤

٢-الشيخ محمَّد علي التسخيري: الاجتهاد في مدرسة أهل البيت: مجلة بقية الله، العدد ٤٢، السنة الرابعة -١٣

٣- رضاَّتي الشيخ محمَّد عليَّ الاصفهاني: درُّوس في المناهَّج والاتجاهات التفسيريَّة للقرآن - ١٧٢

على ضوء الدليل العقلي القطعي نعلم بأنَّ الدليل اللفظي لم يرد من المعصوم منه معناه الظاهر الذي يتعارض مع دليل العقل، فلا مجال للأخذ بالظاهر"(١).

ويرى حمزة بن علي بن زهرة الحلبي (٢) (ت ٥٨٥هـ) في كتابه (غنية النُّزوع إلى علمي الأصول والفروع) أنَّ طريق المعرفة محصور بالأوامر، والنواهي الإلهيَّة الواردة في النُّصوص الشرعيَّة، أمَّا الأحكام التي لا يمكن التوصل إليها من طريق النقل فيرى مشروعيَّة الحكم العقلي فيها، جاعلًا إيَّاه بمنزلة قول المعصوم الشرع، ويرد النقل فيرى مشروعيَّة الحكم العقلي فيها، جاعلًا إيَّاه بمنزلة قول المعصوم الشرع، ويرد ابن زهرة على إشكاليَّة الحاجة إلى الدَّليل العقلي في وجود الشرع، بقوله: ليس من إشكال في التوارد على أمر واحد، كم هي الحال في أدلَّة إثبات قدم الله، ووحدانيته؛ إذ لا يوجب الاستناد إلى قسم من هذه الأدلَّة بطلان الأدلَّة الأخرى (٣).

## رأي الباحث

الذي ينبغي الالتفات إليه هو التحقَّق من صحَّة الدليل النقلي ومن دلالته أوَّلا،، ثَم التحقَّق من حُجِّيَّته، وألا تُقحم فيه الجهالات والأهواء، ثمَّ تسمَّى عقلا تمويهًا ومخادعة، ومتى أمكن الجمع بين النقل الصحيح، والعقل الصريح بأي وجه من وجوهه وجب الخضوع إليه، إذا تعارض دليل العقل مع دليل النقل فالترجيح لجانب العقل لوجهين (3):

أحدهما: أنَّ النقل يتوقف ثبوته على العقل، فلو طُرح العمل بدليل العقل لزم إطراح الدليلين معًا.

والآخر: أنَّ دلالة العقل لا تحتمل التأويل، والنقل محتمل للتأويل، فوجب

١ - الشيخ علي العبود: دروس أصوليَّة، شرح كتاب الحلقة الأولى للسيد الصدر - ٤٧٧

٢- السيّد أبو المكارم حمزة بن على بن زهرة الحسيني الإسحاقي الحلبي صاحب الغنية، المعروف بالشريف الطاهر ولد في شهر رمضان سنة ١٥٥ ، وتوفي في رجب بحلب سنة (٥٨٥ هـ)، ودفن في تربتهم بسفح جبل الجوشن، وقبره ظاهر معروف إلى اليوم، وعليه نسبه وتاريخ وفاته نسبه الشريف في مسودة الكتاب، الأمين، السيّد محسن: أعيان الشيعة -٦/ ٢٤٩

٣- يُنظرٍ: غنيَّة النزوع إلى علميّ الأصول والفروع -١/ ٢٦٦.

٤ - المحقِّق الحلِّي: المسلك في أصول الدين - ٦١

العمل بم الا يحتمل، وتنزيل المحتمل على التأويل، توفيقًا بين الدليلين.

ويمكن تمثيل صور التعارض غير المستقر بين الدليل الشرعي والدليل العقلي، وعمليَّة التوفيق بينها بالمخطَّطات الآتية:

#### الحالة الأولى:



#### الحالة الثانية:



#### الحالة الثالثة:



#### المطلب الثالث

## روايات تتعارض دلالتها الظاهريَّة مع العقل

وردت بعض الروايات يظهر من دلالتها أنَّها تتعارض مع العقل، فحاول بعض العلماء إيجاد مخرج لذلك التعارض بتأويلها، ونستعرض في هذا المطلب بعضًا من تلك الروايات.

## الأرض على قِرني ثور

روى الكُلينيُّ بإسناده عن أحمد، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن أبن عن على أيِّ شَيْءٍ عن أبان بن تغلب، عن أي عبد الله الله الله عن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله الله على أبَّ شَيْءٍ هُو؟ قَالَ: عَلَى الْمَاءِ، هي؟ قَالَ: هِيَ عَلَى حُوتٍ، قُلْتُ فَالْحُوتُ عَلَى أَيِّ شَيْءٍ هُو؟ قَالَ: عَلَى الْمَاءِ،



قُلْتُ فَالْمَاءُ عَلَى أَيِّ شَيءٍ هُ وَ؟ قَالَ: عَلَى صَخْرَةٍ، قُلْتُ فَعَلَى أَيِّ شَيْء الصَّخْرَةُ؟ قَالَ: عَلَى قُلْتُ: فَعَلَى أَيِّ شَيْء الثَّوْرُ؟ قَالَ: عَلَى الثَّرَى قُلْتُ: فَعَلَى أَيِّ شَيْء الثَّوْرُ؟ قَالَ: عَلَى الثَّرَى قُلْتُ: فَعَلَى أَيِّ شَيْء الثَّوْرُ؟ قَالَ: عَلَى الثَّرَى؟ فَقَالَ: هَيْهَاتَ عِنْدَ ذَلِكَ ضَلَّ عِلْمُ الْعُلَمَاءِ"(١).

وردت روايات أخرى بألفاظ متعدِّدة مقاربة للمعاني المستفادة من الرواية، التي لم يتفرّد الإماميَّة بنقلها؛ بل جاءت في كتب باقي المسلمين (٢) أيضًا.

الذي يبدو من الرواية أنَّ الإمام الله لا يريد بهذه المسمَّيات التي وردت في متن الحديث معانيها المعهودة أو المتداولة نفسها؛ بل لا يمكن أن يخطر ذلك على القلب وإنَّما ليرمز بها إلى معاني غائبة عن الحواس، وإنَّما هي إشارات لمعانٍ أخرى؛ لذا لابدَّ من تأويل ألفاظه لتدلّ على معان أخرى.

وقد اهتم بعض العلماء بشرح أمثال هذه الأحاديث وتأويل ألفاظها الغامضة، ومن هؤلاء العلماء السيّد محمّد علي هبة الدين الشهرستاني (ت ١٣٦٨هـ) الذي يقول في تأويله لدلالة هذا الحديث: "إنَّ في هذا الحديث - على عادة العرب - حذفًا وتقديرًا، فيكون الحديث هكذا: الأرض على ـ شكل حوت، و المراد من الحوت السّمك أي أنَّ شكل الأرض بيضوي لا مدوَّر كالكرة، فهنا المحذوف المقدَّر هو لفظة شكل، وهكذا قول الإمام (على قرن ثور) أي على شكل قرن ثور، فإنَّ قرني الثور وكها جاء في الدر المنثور للسيوطي: الأرض بين قرني ثور، أي كها أنَّ قرني الثور على خلاف قرون غيره من الأنعام مقوَّسان بحيث يُشكلان معًا شكلًا بيضويًا هكذا: () كذلك تكون الأرض، فإنَّ الأرض ليست مدورة؛ بل على هيئة قرني الثور، بمعنى أنَّ مشرقها ومغربها متباعدان، كها أنَّ قرني الثور، متاعدان عند الوسط، متقاربان في طرفيها الأعلى والأسفل، أي عند القطبين متباعدان عند الوسط، متقاربان في طرفيها الأعلى والأسفل، أي عند القطبين

١ - الْكُليني: الكافي - ٨ / ٨٩

٢-الحارث بن أبي أسامة:عوالي الحارث -٣/ ٤٣٣، تفسير القرطبي - ١٨ / ٢٠٦ - تفسير سورة القلم، ابن كثير:البداية و النهاية - ١ / ٨٦

الشمالي والجنوبي، كالهلالين الذين صورناهما لك(١٠). طاعةُ علىّ ذلّ

روى الكُلينيُّ بسنده عن سهل بن زياد، عن يحيى بن المبارك، عن عبد الله بن جبلة، عن إسحاق بن عار وابن سنان وساعة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قال: قال رسول الله: عَلَيَّ ذُلُّ، وَمَعْصِيَتُهُ كُفْرٌ بِالله، قيلَ: يَا رَسُولَ الله، كَيْفَ تَكُونُ طَاعَةُ عَليٍّ ذُلًّ، وَمَعْصِيَتُهُ كُفْرٌ بِالله، قِيلَ: يَا رَسُولَ الله، كَيْفَ تَكُونُ طَاعَةُ عَليٍّ ذُلًّ، وَمَعْصِيَتُهُ كُفْرًا بِالله؟ فَقَالَ: إنَّ عَلِيًّا يَعْمِلُكُمْ عَلَى الْحَقّ، فإنْ عَصَيْتُهُ كُفْرًا بِالله؟ فَقَالَ: إنَّ عَلِيًّا يَعْمِلُكُمْ عَلَى الْحَقّ، فإنْ عَصَيْتُهُ وَهُ كَفَرْتُمْ بِاللهِ "(٢).

قد يستغرب المتلقي من الدَّلالة الإيحائيَّة للرواية وتحديدًا في وصف طاعته الله بالذلِّ، مع أنَّ الله الله قل قرن طاعته بطاعتهم، ومَّا لاشَّك فيه أنَّ العيِّز فيمن والى عليًا وشايعه وتابعه؛ لكن الإشكال يتمثَّل في معرفة المراد من لفظة (الذِّل) التي وردت في متن الرواية مع أنَّ النبي يَلِيُّ قد بيَّن ذلك بالمفاهيم التي ذكرها؛ لكن يبقى المصداق لهذه اللفظة مجملًا، فهل هو الذلُّ المعهود في اللغة والعرف أو أنَّه تعبير مجازى؟

يقول المازندراني في شرح هذه الرواية: "لعلَّ المراد بالذلِّ الذلَّ عند الله تعالى؛ لأنَّ مدار طاعته على المجاهدة في الطاعات والتضرّع والخضوع والسجود والركوع وغيرها من العبادات، وكلّ واحد منها بكيفيَّاته وهيئاته موضوع على المذلَّة والاستسلام لعزة الله وعظمته وملاحظة كبريائه وجبروته وغير ذلك ممَّا ينافي التكبُّر والتعظم، ويحتمل أن يراد به الذلّ عند الناس؛ لأنَّ طاعته توجب ترك الدُّنيا وزينتها والرضا بتسوية القسمة بين الشريف والوضيع، وغير ذلك ممَّا والصحابة يوجب ذلًا عند الناس، وقد نُقل أنَّه هيُّ قسَّم بيت المال بين أكابر الصحابة والضعفاء على السوية فغضب لذلك طلحة والزبر وفعلا ما فعلا"(٣).



١ - يُنظر: الهيئة والإسلام -٨٧

٢-الكافي - ٢ / ٣٨٨

٣-شرح أصول الكافي - ١٠ / ٦٤

وقال في موضع آخر: "المرادبه: الذلَّ عند الناس، وقد وقع ما أخبر به تَلَهُ إلى ظهور القائم هِلِيُّ؛ لأنَّهم يقتلون من أطاعه ويأسرون ويعدُّون ذلك موجبًا للأجركا قتلوا وأسروا في سالف الزمان"(١).

أمَّا العلَّامة المجلسي فقد احتمل أن يكون "الذلُّ بالمعنى العُرفي، وأنَّ طاعته ستكون سببًا لفوت ما يعدُّه الناس عزَّا من جمع الأموال المحرمة، والظلم على الناس والاستيلاء عليهم، أو تذلل وانقياد للحقِّ "(٢).

وممَّا جاء عن الشريف المرتضى في أماليه: "روى أبو عبيد القاسم بن سلام في كتابه غريب الحديث عن أمير المؤمنين المرضي أنَّه قال: من أحبَّنا أهل البيت فليعد للفقر جلبابًا أو تجفافًا "(٣)

وعلّق الشريف المرتضى في أثناء تأويله لهذا الخبر، ليسوق المبرر للإشكال الظاهري الذي يقف حائلًا دون الوقوف على المراد منه فيقول: "ومعنى الخبر أنَّ من أحبًنا فليصبر على التقلّل من الدُّنيا والتقنّع منها، وليأخذ نفسه بالكفِّ عن أحوال الدُّنيا وأعراضها، وشبّه الصبر على الفقر بالتجفاف والجلباب، لأنَّه يستر الفقر كها يستر الجلباب والتجفاف البدن... ويشهد بصحَّة هذا التأويل ما روي عنه المن من الله وأنَّه رأى قومًا على بابه فقال: يا قنبر من هؤلاء؟ فقال له قنبر: هؤلاء شيعتك، فقال: ما لي لا أرى فيهم سيهاء الشيعة؟ قال: وما سيهاء الشيعة؟ قال: خمص البطون من الطوى، يبس الشفاه من الظمأ، عمش العيون من البكاء..."(1).

#### خلاصة واستنتاج:

يتَّضِح أنَّ المنهج الذي سارت عليه مدرسة الإماميَّة في تأويل الروايات، هو المنهج الذي يعتقد بأنَّ أصول الدين ومسائل العقيدة لابدَّ فيها أن يتوصَّل بها

١ - المصدر السابق - ١٢ / ١٩٥

٧- مرآة العقول- ٢٦/ ٣٥

٣-آماُّلي المرتضَّى - ١/ ١٧ -١٨

٤-المصدر نفسه- ١/ ١٧-١٨

الإنسان بنفسه من طريق حاكميَّة العقل، الذي هو بمثابة الرسول الباطن لدية، أو من روايات أهل البيت الله ومن بعدهم علماء المذهب من طريق أحاديثهم بهذا الشأن، أمَّا أن يعتمد في ذلك على النُّصوص النقليَّة، ولا يتعدَّاها إلى غيرها من الأدلَّة، أو يعتمد على ما جاء من روايات ضعيفة السَّند غير واضحة الدَّلالة، أو يُقلِّد من يقول برأيه، أو اعتهاده على الظنِّ، فهذا ما لا يمكن أن يكون؛ لأنَّه "كلَّها حصل القطع من دليل عقليً، فلا يجوز أن يعارضه دليل نقلي، وإن وجد ما ظاهره المعارضة، فلا بدَّ من تأويله إن لم يمكن طرحه، وكلَّها حصل القطع من دليل نقليً، مثل القطع الحاصل من إجماع جميع الشرائع على حدوث العالم زمانًا، فلا يجوز أن يحصل القطع على خلافه من دليلٍ عقليً، مثل استحالة تخلُّف الأثر فلا يجوز أن يحصل القطع على خلافه من دليلٍ عقليً، مثل استحالة تخلُّف الأثر

وبالنتيجة لا يمكن للعقل بمفرده أن يحكم على دلالة الحديث المشكل، إلّا إذا عضّدته أدلّة أخرى من القرآن والسُّنَّة؛ إذ "إنَّ الأدلَّة القاطعة إن دلَّت على أمر وجب إثباته والقطع عليه، وألّا يرجع عنه بخبر محتمل، ولا بقول معترض للتأويل، وتحمل الأخبار الواردة بخلاف ذلك على ما يوافق الأدلَّة ويطابقه، وإن رجعنا بذلك عن ظواهرها "(۲)، ولمَّا كانت بعض الأحاديث تتعارض مع العقل ومدركاته الحسيَّة، فنلجأ للتأويل لإزالة هذا التعارض.

لكن هذه القاعدة ليست مطّردة، فليس كل معارض للعقل يمكن تأويله، سيًّا لو كان التعارض مع ما مقطوع به سماعًا، وكذلك لابدَّ أن نشير إلى أنَّ معيار العقل في رفض الرواية لا يتحدَّد في كون دلالة الرواية تتعارض مع المسلَّمات العقليَّة؛ بل إنَّ العقل يعترض ويرفض الروايات التي تتعارض مع الأدلَّة الأخرى إن لم يكن لها مخرج من تأويل أو نحوه، كما في تعارض الرواية مع

١ - الأنصاري، الشيخ مرتضى: فرائد الأصول - ٦ / ٤

٢- الشريف المرتضى: جوابات المسائل الرازية -١٣

القرآن، وتعارضها مع السُّنَّة القطعيَّة أو مع إجماع فقهاء أصول المذهب؛ لأنَّه أمَّا أن يكون مقدِّمات الدليلين خاطئة، أو أن يكون ظاهرهما غير مراد، وأنَّ هناك خطأ في الفهم، فالعقل يشترك مع الأدلَّة الأخرى في إثبات معارضته لتلك الروايات، إن لم نقل إنَّه المعيار الأكثر فاعليَّة في تمييز الصالح والطالح من الروايات.

المبحث الثالث

بيان القرائن الموجبة للتأويل

توطئة

من الأسس التي يُبنى عليه التأويل الصحيح، بيان القرائن التي يتعضّد بها تأويل ألفاظ الرواية، التي تواجه مشكلة في فهم المراد منها سواء أكان لها معارض أم أنّها جاءت منفردة في باب واحد؛ لذلك كان منهج العلهاء بالتعاطي مع هكذا روايات، النظر إلى تلك النّصوص نظر دقيق مبنى على قرائن علميّة معتبرة لديهم.

ولهذه القرائن دور كبير في تحديد المعنى المراد باعتبار "أنَّ ما يُحيط بالخطاب من أعراف سائدة، وقيَم مستقرَّة، وأوضاع قائمة، وما اكتنف الخطاب من زمان أو مكان تُلقي جميعها بظلالها على فهم الخطاب نفسه، وتساعد على تبيين مقصود المتكلِّم، وتحديد المراد بالخطاب، وتفسير ما يكتنف بعض ألفاظه من إجمال وخفاء"(١).

وبعض هذه القرائن تكون أحيانًا ظاهرة في حيثيًّات الخطاب، وأحيانًا أخرى تكون خافية أو غير مذكورة من لدن الراوي الذي كان معاصرًا لزمن النَّصّ، فلا يتكلَّف في ذكرها، ممَّا يشكِّل معضلة في فهم المراد؛ إذ "إنَّ وظيفة القرينة الدَّلالة على شيء آخر، فلا يصحُّ أن ترد ولا معنى لها؛ بل يعدُّ هذا من العبث الذي ينبغي أن يُصان كلام العاقل الفصيح عنه، وعليه فلابدَّ أن يكون المقصد من

إيرادها، أو الالتفات إليها أن تدلُّ على شيء آخر قد صاحبته "(١)، ولَّا كان التأويل آلية من آليات الفهم، واستنباط الأحكام، وضبط المعاني المرجوحة، فإنَّ الحفاظ على سلامة الخطاب يقتضي أن يكون الدليل قويًّا في صرف الكلام عن الظاهر، حتَّى لا يكون التأويل فاسدًا، أو بعيدًا، وعلى هذا الأساس اشترط العلماء وجود القرينة الصارفة في تعريفهم لمفهوم التأويل؛ لكونها من الركائز الأساسيّة فيه، فيرى العلَّامة الحلِّي أنَّ التأويل لابدَّ أن يكون هناك فيه "احتمال يعضده دليل يصير به أغلب على الظنِّ من الذي دلِّ الظاهر عليه "(٢)، أي أنَّ المؤوَّل لابدَّ أن يقيم الدليل الصارف للفظ عن حقيقته وظاهره، إذا الأصل عدمه وادِّعاؤه لابدُّ فيه من دليل.

وعليه فإنَّ التأويل "إذا لم يُبْنَ على دليل شرعى صحيح؛ بل بُني على الأهواء والأغراض والانتصار لبعض الآراء كان تأويلًا باطلًا، وكان عبثًا بنصوص الشرع أو القانون، وكذلك إذا عارض التأويل نصًّا صريحًا، أو كان تأويلًا إلى ما لا يحتمله اللفظ، فهو تأويل باطل مردود، أو تأويل فاسد"(٣)، فيحتاج المؤول عندئذ إلى ضابطة تؤيِّد الاحتال الذي يصرف دلالة اللفظ من دلالته الظاهريَّة إلى دلالة أخرى، وهذه الضابطة تسمَّى بالقرينة التي تسهم في إدراك المعنى المراد، ولذا قيل إنَّه "لا تمايز بين المتلقين في فهم المعنى الظاهر للنصِّ؛ إذ هو ظاهر لكلَّ أحد، وإنَّا التهايز بينهم في إدراك المعنى المؤوَّل بطريق التنبه للقرائن المحتفَّة، لاسيَّا إذا كانت هذه القرائن خفيَّة، ومن هنا كان العالم المؤوِّل للنصِّ بالدليل الصحيح أوسع إحاطة وأنفذ بصرًا وأحدّ قريحة "(٤)، وسيتكفّل المطلب التالي في بيان مفهوم القرينة وأثرها في الدَّلالة الظاهرة للفظ.



١ - المبارك، محمَّد بن عبد العزيز: القرائن عند الأصوليين - ٤٣

٢- العلُّامة الحلِّي: مبادىء الوصول إلى علم الأصول- ١٥٥

٣-الزحيلي، محمَّد مصطَّفي: الوجيز في أصول الفقه الإسلامي - ١٠٥

٤ - أيمن على صالح: القرائن والنص، دراسة في المنهج الأصوَّلي في فقه النَّصّ - ١٢٢



## القرينة وأثرها في دلالة اللفظ

من الموضوعات التي أهتم بها علياء الشريعة موضوع القرينة، بوصفها إحدى أهم الأدوات التي يُستعان بها لفهم النُّصوص الشرعيَّة، وضرورة إدراك الملابسات المكتنفة للنصِّ، من أجل حسن فهمه وتعقل معناه، وإدراك حقيقته، وعلى الرغم من "أنَّ فهم المتن وحده لا يقودنا دائهاً إلى فهم المراد الحقيقي لقائله، ولابدَّ من توفُّر قرائن لفظيَّة، ومقاميَّة عديدة للحصول على المعنى الأصلي، غير أنَّ الخطوة الأولى في فهم الحديث هي اجتياز مرحلة فهم المتن، والمرحلة الثانية والأخيرة هي فهم المقصود "(۱)، ولكي يتَّضح الموضوع أكثر، لابدَّ أن نشرع في بيان مفهوم القرينة، ومن ثمَّ معرفة الدور الذي تقوم به في بيان دلالة واللفظ.

## أُوَّلًا: مفهوم القرينة في اللغة والاصطلاح

## القرينة في اللُّغة

القرينة: من الفعل قَرن بمعني جمع، تقول قرنت بين الحجّ والعمرة، أي: جمعت بينها بإحرام واحد، وقرنت بين البعيرين؛ أي: جمعت بينها بحبل واحد، وكل ما يُقرن به بين شيئين فهو القران، لذا يُقال لعقد الزواج عقد القران؛ لأنّه يقرن به بين الزوج والزوجة، وكذلك فإنّ الفعل قرن يدلُّ على المصاحبة؛ يُقال للزوجة إنّها قرينة فلان؛ لمصاحبتها إيّاه على الدوام، وكذلك يُقال للصديق قرين، لملازمته لصديقه باستمرار، ونفس الشخص يقال: لها قرينة، لأنّها تدلّ على صاحبها؛ إذ هي ملازمة لشخصه ".

القرينة في الاصطلاح: فقيل في تعريفها أنَّها: "ما يدلُّ على المُراد من غير كونه

٢- يُنظر: ابن فارس: معجم مقاييس اللُّغة-٨٨٣، والفيومي: الصباح المنير- ٢/ ٨٥٨، والجرجاني: التعريفات-

صريحًا فيه"(١)، وعُرّفت القرينة أيضًا بأنَّها "الأمر الدالُّ على شيء لا بالوضع "(٢) وقيل هي: "أمريشس إلى المطلوب"(٣) أو هي "الدليل الذي يُعتمد عليه لإثبات"(١٠). فيتَّضح أنَّ جوهر ما تشتمل عليه القرينة هو معنى الدليل، أي أنَّ القرينة سواء أكانت لفظيَّة، أم حاليَّة فإنَّها لا تبدلُّ صراحةً على معنى اللفظ؛ بل هي دليل، وأداة إيجائيَّة توجِّه الذهن إلى الدُّلالة، التي ترتبط ما ارتباطًا عقليًّا، يكون فيها العقل حاكماً على مطابقتها مع المعنى المراد.

والمتتبِّع لمصطلح القرينة في عبارات الفقهاء والأصوليين، يجد أنَّ جلَّ عباراتهم كانت تتوجَّه نحو تعريف القرينة بأثرها عبر بيان أهميَّتها ووظيفتها وضرورتها من دون الخوض في تعريفها بهاهيَّتها، ووضع حدٍّ جامع مانع لها، مع أنَّ القرينة "دليل من الأدلَّة يتحقَّق فيها ما يتحقَّق في كلِّ دليل من حيث إنَّه يلزم من العلم بها العلم بشيء آخر، أو يتوصَّل بصحيح النظر فيها إلى مطلوب حتَّى قيل فيها: (القرائن أصدق الأدلَّة)"(٥).

واستعرض الشيخ الطوسي في مقدِّمة كتابه (الاستبصار) قرائن عديدة في باب ما يقترن بأخبار الآحاد؛ لتكون دليلًا على كونها موجبة للعلم، الذي يترتَّب عليه جواز العمل بها فقال: "والقرائن أشياء كثيرة منها أن تكون مطابقة لأدلَّة العقل ومقتضاه، ومنها أن تكون مطابقة لظاهر القرآن، أمَّا لظاهره أو عمومه أو دليل خطابه أو فحواه... ومنها أن تكون مطابقة للشُّنَّة المقطوع بها، أمَّا صريحًا أو دليلًا أو فحوى أو عمومًا، ومنها أن تكون مطابقة لما أجمعت عليه الفرقة المحقَّة "(٦).

وتُقسم القرينة عند الأصوليين من حيث المقال والحال على قسمين: قرينة



١ - وزارة الأوقاف والشؤون الإسلاميَّة: الموسوعة الفقهيَّة - ٣٣/ ١٥٦، ومحمد قلعجي:معجم الفقهاء - ١/ ٢٤٥ ٢-التهانوي، محمَّد بن على ابن القاضي: كشف اصطلاحات الفنون - ٢/ ١٣١٥

٣-الجرجاني، علي بن محمَّد بن علي الزين الشريف: التعريفات - ٢٢٣
 ٤-يعقوب إميل يديع: المعجم المفصل في اللغة - ٢/ ٩٨٧

٥- التهانوي: كشَّافُ اصطلاحات الفنون-١/ ٣٩٠.

٦-الاستىصار - ١/ ٥٤

مقاليَّة، وقرينة حاليَّة، وقد يعبرون عنها بطريقة أخرى فيقولون: قرينة لفظيَّة، وقرينة معنويَّة، وكلها بمعنى واحد (١).

#### ١ – القرينة اللفظيَّة:

وهي: "أن يذكر المتكلِّم عقيب الكلام ما يدلُّ على أنَّ المراد من الكلام الأوَّل، غير ما أشعر به ظاهره"(٢)، وكأنَّ القرينة اللفظيَّة جاءت مانعة من تبادر المعنى الأوَّلي للفظ "وهكذا يكون از دياد الوضوح في النَّصّ بقرينة لفظيَّة، تجعلنا نفهم معنى قصد المتكلِّم ذلك المعنى الذي لم نفهمه من الظاهر، بدون هذه القرينة التي انظمَّت إلى النَّصِّ "(٣).

#### ٢ - القرينة الحاليَّة أو العقليَّة:

تنوَّعت عبارات العلماء في بيان المراد بالقرينة الحاليَّة، فقد عرَّفه االغزالي بأنَّها: "إشارات ورموز وحركات وسوابق ولواحق، لا تدخل تحت الحصر والتخمين، يختصُّ بدركها المشاهد لها"(٤)، وعرّفها الرازي بأنَّها: "هيئات مخصوصة قائمة بالمتكلِّم دالَّة على أنَّ المراد ليس هو الحقيقة؛ بل المجاز"(٥)

أمَّا أبو الحسين البصري فعرَّفها بأنَّها: "الأحوال التي تعدل بالخطاب من معنى إلى معنى مع كونه متردِّدًا بينها"(١).

ولأنَّ القرائن العقليَّة مرتبطة بمستويات الفهم فترى الناس "مختلفون في إدراك القرائن العقليَّة مع اتِّفاقهم على التأويل فيما يعتقدون استحالته، فبعضهم لم يعرِّف استحالة كون الله تعالى جسماً وفي جهة وعلى العرش، ولم يؤولها مع أنَّه أوَّل حديث طول سبابة النبي عَيِّلًا، وبعضهم لم يؤول رواية عدم نقص شهر

١- يُنظر: الغزالي: المستصفى من علم الأصول- ٣/ ٢٢٨

٢- الرازي، أبو عبد الله محمَّد بن عمر بن الحسن الملقب بفخر الدين: المحصول - ١ / ٣٣٢.

٣- محمد أديب صالح: تفسير النصوص في الفقه الإسلامي - ١٥٩

٤ - المستصفى - ١/ ٣٤٠.

٥- المحصول- ١/ ٣٣٢.

٦-البَصْري محمَّد بن علي الطيب أبو الحسين: المعتمد في أصول الفقه- ٢/ ٣٤٦.

でいる。

رمضان وسهو النبي عَلَيْه، ولكن أوَّل أحاديث الطب؛ لأنَّه اعتقد استحالة هذا، ولم يعرف استحالة ذاك"(١).

والقرينة قد تكون متَّصلة ويُقصد بها دلالة سياق وتركيب الكلام على المعنى المراد باللفظ، فإنَّ سياق الكلام هو الذي يُحدِّد معنى اللفظ، ويُبين المراد منه، وقد تكون منفصلة، وهي ما يكون خارج ألفاظ الخطاب بوصفها دلالة الحال، والعقل على المعنى المراد باللفظ.

ثانيًا: تأثير القرينة في الدَّلالة الظاهرة للفظ

تتفاوت الألفاظ المفيدة في دلالتها على المعنى المراد؛ فمنها ما تدلّ بنفسها على المعنى المراد بصورة قاطعة لا يتطرّق إليها الاحتيال، وتوصف حينذاك بأنّها مستقلّة في إفادة المعنى، ولا تحتاج إلى غيرها، ومنها ما تدلُّ عليه من وجه؛ بينها يكتنفها الغموض والخفاء من وجه آخر، وهي في هذه الحالة لابدَّ لها من غيرها، أي أنّها تحتاج لقرائن يقوى به المعنى المراد من اللفظ، ومنها ما لا تدلُّ عليه، لا من قريب ولا من بعيد؛ إلّا أن ينضم إليها غيرها(٢).

وذكر الرازي مجالات تأثير القرينة في دلالة النَّصّ، موجزًا ذلك التأثير بثلاثة محاور: الأوَّل: التأثير في ثبوت دلالة الظاهر: وهو كلُّ دليل يقترن بالنَّصّ فيؤثر في صدق ثبوته، ويبرز مدى مطابقته للحقيقة والواقع.

الثاني: التأثير في ترجيح أحد النَّصّين على الآخر.

الثالث: التأثير في دلالة النَّصّ، أمَّا بالتأكيد أو التأويل أو التعليل (٣)

ويُشير الشريف المرتضى إلى ضرورة اتّباع الأدلَّة والقرائن والركون إليها في حلِّ التعارض والاختلاف بقوله:" إنَّ المعوَّل فيما يُعتقد على ما تدلُّ الأدلَّة عليه

١ - المازندراني: شرح أصول الكافي - ١٦/١

٢- يُنظر: الباقلاني: التقريب والأرشاد - ١/ ٣٤٠، والبصري أبو الحسين: المعتمد في أصول الفقه - ٢/ ٩١٠

٣- ينظر: أيمن صَّالح: القرائن المحتفة بالنصِّ وأثرها على دلَّالته- ١١٨.

من نفي وإثبات، فإذا دلَّت الأدلَّة على أمرٍ من الأمور وجب أن نبني كلَّ واردٍ من الأخبار إذا كان ظاهره بخلافه عليه، ونسوقه إليه، ونطابق بينه وبينه، ونجلي ظاهرًا إن كان له، ونشرط إن كان مطلقًا، ونخصُّه إن كان عامًّا، ونفصًّله إن كان مجمًلا، ونوفِّق بينه وبين الأدلَّة من كل طريق اقتضى الموافقة وآل إلى المطابقة "(۱).

## خلاصة واستنتاج:

الذي يراه الباحث أنَّ كلَّ قرائن التأويل سواء ما كان يهدف فيه التأويل عبر الجمع الدَّلاليِّ بين المتعارضين أو ما كان فيه السعي إلى كشف الإبهام في المعنى المراد، هي قرائن يتمُّ تشخيصها من قبل العقل، وهو الحاكم على صلاحيَّتها ومعرفة مجال تأثيرها عبر محاولته في قبول المعنى الظاهر، فإمَّا يقبلها فتكون تلك القرينة مؤكِّدة للدَّلالة الظاهريَّة، وأمَّا إذا توقَّف عن قبول ذلك المعنى فيستلزم أن يبحث عن معنى آخر غير المتبادر منه؛ لذلك يمكن أن نصنِّف القرينة من ناحية تأثيرها على النَّصِّ على صنفين: القرينة المثبتة لدَّلالة الظاهر والقرينة النافية لدَّلالة الظاهر والقرينة النافية لدَّلالة الظاهر .

#### المطلب الثاني

## التأويل بالقرائن الداخليّة

بعد أن تبين لنا مفهوم القرينة، وعلاقتها بدلالة اللفظ، نتناول في هذا المطلب التأويل بدلالة القرائن الداخليَّة الحافّة بالنَّصّ وهي كالآتي:

## أوَّلًا: قرينة السياق

يُعـدُّ السياق من أهـمِّ الأدوات القرائن والـدَّلالات التي تُعين على المراد، فالظهور لا ينعقد إلَّا بعد ملاحظة السياق، ويكون أحدهما مؤثرًا في نتيجة الثاني، ومتقدَّما على حصوله، وقد ذكر السيِّد الصدر بيان مفهوم السياق بقوله:" كلّ ما

۱ - آمالي المرتضى - ۲/ ۳۵۱

يكتنف اللفظ الذي نريد فهمه، من دوال أخرى، سواء كانت لفظيَّة كالكلمات التي تشكّل مع اللفظ الذي نريد فهمه كلامًا واحدًا مترابطًا، أو حاليَّة كالظروف والملابسات التي تحيط بالكلام وتكون ذات دلالة في الموضوع"(١).

#### ومن أقسام السياق:

1 - السياق اللغوي: وهو: "سياق الكلمة في نصِّ الخطاب، وهو العلاقة بين عناصر الجملة، وعلاقتها بسياق الخطاب، والمعاني السياقيَّة التي تتحقَّق من علاقة الكلمة بها جاورها في الخطاب اللفظي"(٢).

Y-السياق المقالي أو الحالي: وهي العناصر غير اللغويَّة التي تساعد على فهم المعنى، ومن هذه العناصر شخصيَّة المتكلِّم والسامع، وثقافتهما، وشخصيَّات من يشهدون الكلام، وأثر النَّصّ الكلامي في المستمعين ومدى استجابتهم أو رفضهم له فضلًا عن العوامل الطبيعيَّة، والوضع السياسي، والظواهر الاجتماعيَّة التي لها علاقة باللغة، والسلوك اللغوي لمن يشارك في الموقف الكلامي (٣).

بمعنى أنَّ الأثر الأساسي للسياق هو في تحديد قيمة الكلمة، ودلالتها في داخل البناء النَّصي، ويُعدّ كذلك الأساس في ترتيب النُّصوص اللغويَّة من حيث الوضوح والخفاء، فدلالة الكلمة وحدها مجرَّدة عن النظم الذي جاءت فيه محكن أن تحتمل معاني عديدة؛ لكن وقوعها في سياق النَّصّ يتحدَّد بالسياق الذي جاءت به، فالألفاظ اللغويَّة لها معان متعدِّدة، لا يُحدّد أحد معانيها إلَّا سياقها الواردة فيه، فإن لم يُنظر في السياق نظرة كُلية، لا يتمُّ تحديد المراد من اللفظ بدقة، فإنَّ الخلل سيتطرَّق إلى تفسير تلك اللفظة.

وبالنظر إلى تعريف السياق تتَّضح طبيعة العلاقة بينه وبين التأويل عند من عدّه

١- دروس في علم الأصول-١٠٣.

٢-محمود عكاشة: تحليل الخطاب- ٣٠

٣- يُنظر: الحموز عبد الفّتاح أحمد: التأويل النحوي في القرآن الكريم - ١ / ٢٦٩

دليًلا يُحيط باللفظ يصرف الذهن عن المعنى القريب، والمتبادر إلى معنى آخر يكون هو المقصود والمراد للمتكلِّم، وأنَّ هذه الدَّلالات تكون تارة لفظيَّة، وتارة أخرى تكون حاليَّة أو مقاميَّة تقترن به عبر الظروف المحيطة باللفظ فتسهم في بناء دلالته.

وبالتالي فإنَّ اختلاف السياق من شأنه أن يؤدِّي إلى اختلاف التأويل والفهم لدى المتلقي، وعلى هذا أصبح فهم السياق يُحدث دورًا مزدوجًا، فهو من جهة يسمح للقارئ بوضع احتالات مختلفة لفهم النَّصِّ داخل سياقه الذي يفترض أن النَّصِّ قد ورد فيه فتتعدَّد الاحتالات بتعدد القراءة، ومن جهة ثانية فإنَّ السياق يحصر مجال التأويلات المكنة ويدعم التأويل المقصود ساعيًا إلى الحفاظ على النَّصِّ من جهة التأويلات الخاطئة (۱).

١ - ينظر: جهلان، محمَّد أحمد: فعالية القراءة - ١٤٠.

٢-د. محَمَّد بْن علي الجيلاني الشتيوي: التُّغير الدلالي وأثره في فهم النَّصّ القرآني الطبعة -١٨١

٣- يُنظر: عز الدين بن سلام: الإمام في بيان أدلة الأحكام - ١٥٩ - ١٦٠

#### ثانيًا: قرينة قواعد اللغة ومعهود الخطاب

من شرائط المؤوِّل أن تكون له إحاطة شاملة بعلوم اللغة، ويتمثَّل ذلك في " تباع سنن اللسان العربي وتقرير المعاني وفق تراكيبه وأساليبه التي سارت عليها عادات العرب في مخاطباتهم ولغاتهم "(۱)، ومن هذه العلوم التي لابدَّ من الإحاطة بها هي الأساليب البلاغيَّة والنحويَّة، التي يندفع فيها كثيرٌ من الشُّبهات التي تحوم حول دلالة الحديث، التي تتعارض أحيانًا مع العقل، أو الثوابت الشرعيَّة، "فلابدَّ في فهم معاني نصوص الكتاب والسُّنَة من مراعاة معهود العرب في خطابها، فلا يصحُّ العدول عن عرَّفه افي كلامها، كها لا يصحُّ أن يُفهم كلام الله ورسوله على نحو لا تعرفه العرب من لغتها وأسلوبها" (۱)، ولذا فلا يمكن الركون إلى التأويلات المخالفة لما عهده العرب في خطاباتهم ومخالفته لقواعد اللغة، و"ممَّا ردّه المُحققون من طرق التأويل ما يتضمَّن حمل كلام الشَّارع من جهة ركيكة تنأى عن اللغة الفصحى، فقد لا يتساهل فيه إلَّا في مضايق القوافي وأوزان الشعر، فإذا حمل حامل شيئًا من كتاب الله أو لفظًا من ألفاظ رسول الله المُحتران إجرائه لذهب اعتقده، فهذا لا يَصُحَّ" (۱).

وعلى هذا الأساس يصبح من الضرورة مواكبة التأويل لقواعد اللغة وضوابط قراءة النَّصّ، فكلُّ تأويلٍ لا تساعد عليه قواعد اللغة في الكناية والمجاز والاستعارة ولا ينسجم مع بلاغة النَّصّ القرآني هو تأويل مرفوض.

ومن أمثلة التأويلات التي بنيت على قرائن قواعد اللغة ما ورد في تأويل بعض الروايات الآتية:

روى الكُلينيُّ عن أبي علي الأشعري، عن محمَّد بن سالم، عن أحمد بن النضر،

١ -اسماعيل نقاز: مناهج التأويل في الفكر الأصولي - ٣١٨

٢-الشاطبي: الموافقات - ٢/ ٨٢

٣-الجوينيّ، عبد الملك بن عبد الله: البرهان في أصول الفقه - ١/ ٣٥٦

عن عمروبن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر الله قال: "مَا شَهِدَ رَجُلٌ عَلَى كَافَرٍ صَدَقَ، وَإِنْ كَانَ مُؤْمِنًا رَجُلٍ بِكُفْرٍ قَطُّ إِلَّا بَاءَ بِهِ أَحَدُهُمَا إِنْ كَانَ شَهِدَ بِهِ عَلَى كَافِرٍ صَدَقَ، وَإِنْ كَانَ مُؤْمِنًا رَجَعً الْكُفْرُ عَلَيْهِ، فَإِيَّاكُمْ وَالطَّعْنَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ "(۱).

احتمل المجلسي في بيان عبارة (رجع الكفر عليه) احتى الات عدَّة صارفًا بها دلالتها على الظاهر فقال: "الأوَّل: أن يكون المراد به الكفر الذي يُطلق على مرتكبي الكبائر في مصطلح الآيات والأخبار، الثاني: أن يعود الضمير إلى الذنب، أو الخطأ المفهوم من السياق لا إلى الكفر، الثالث: عود الضمير إلى التكفير لا إلى الكفر، يعني تكفيره لأخيه تكفير لنفسه؛ لأنَّه لما كَفَّر مؤمنًا فكأنَّه كَفَّر نفسه" (٢).

#### المطلب الثالث

## التأويل بالقرائن الخارجيّة

تتمثّل أهميَّة القرائن الخارجيَّة في تحديد مدلول الخطاب، ذلك أنَّ "الكلام الواحد يختلف فهمه بتغير ما يعتريه من عوامل النقل وطرائق الأداء، فلا يُستدلُّ على معناه المراد إلَّا بالقرائن الخارجيَّة، وعمدتها مقتضيات الأحوال، وإذا فات نقل بعض هذه القرائن توعّر السبيل إلى فهم الكلام في مجمله، أو فُهم جزء منه، وهذه المواضع وأشباهها من الأحاديث والنُّصوص الشرعيَّة التي غُفل عن مقتضيات أحوالها وأسباب ورودها لابدَّ فيها من أخذ الدليل على وفق الواقع بالنسبة إلى كلِّ نازلة"(٢) ومن هذه القرائن:

## أوَّلًا: قرينة موافقة الكتاب

والمراد من الموافقة التوافق المضموني، بأن لا يكون مضمون الحديث منافيًا لمضامين القرآن، فيشمل نوعين من الدَّلالة، الدَّلالة المطابقيَّة، بأنَّ يتضمَّن

١ - الكافي - ٢ / ٣٦٠.

٢-بحار الأنوار - ٧٢ / ١٦٤

٣- طارق الأسعد: علم أسباب ورود الحديث- ٢٤.

الحديث ذات ما يتضمَّنه القرآن، كالأحاديث الناهية عن الربا -مثلا- أو الخمر، فإنَّها تتوافق مع آيات تحريم الربا، والدَّلالة التضمنيَّة والتلازميَّة، فيشمل الحديث المخصِّص للقرآن أو المقيِّد أو المبيِّن لمجمله (١).

وممَّا جاء منسوبًا إلى النبي الأكرم يَلِيَّ ما يدلُّ ظاهره على التعارض مع الكتاب، وكيف تأوَّله العلماء في محاولة لرفع التعارض معه:

روي عن رسول الله ﷺ قوله: "كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ علَى الفِطْرَةِ، فأبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ، أُو يُنَصِّرَانه"(٢).

قال الشريف المرتضى في موضع الردِّ على بعض التأويلات التي جاءت عن المخالفين في مضمون هذا الخبر: والصحيح في تأويله: أنَّ قوله يولد على الفطرة يحتمل أن تكون الفطرة هاهنا الدين، ويكون على بمعنى اللام، فكأنَّه قال: كلُّ مولود يولد للدين ومن أجل الدين؛ لأنَّ الله تعالى لم يخلق من يبلِغه مبلغ المكلفين مولود يولد للدين ومن أجل الدين؛ لأنَّ الله تعالى الم يخلق من يبلِغه مبلغ المكلفين إلَّا ليعبده فينتفع بعبادته، يشهد بذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ وَلَا لِيعَبُدُونِ (٣) ﴾، ثمَّ استدلَّ بها تعارف عليه أهل اللغة من أنَّ (على) تقوم مقام اللهُم، ما حكاه يعقوب بن السكيت عن أبي يزيد عن العرب أنَّهم يقولون: صفْ عليَّ كذا وكذا حتَّى أعرفه، بمعنى صفْ لي، ويقولون: ما أغبطك عليَّ يريدون ما أغبطك لي، والعرب تقيم بعض الصفات مقام بعض، وإنَّها ساغ أن يريد بالفطرة التي هي الخلقة في اللغة الدين من حيث كان هو المقصود بها، وقد يري على الشيء اسم ماله به هذا الضرب من التعلق والاختصاص (٤٠).

فنلاحظ أنَّ المنهج الإمامي في التأويل ينطلق من الركائز العقليَّة في وضع

١ - يُنظر: الصفار، الشيخ فاضل: المهذب في علم الحديث وتوثيقه - ٢٧١

٢- رواه الشريف المرتضى في أوَّل الجزء الرابع من أماليه مرسلًا عن أبى هريرة عن النبي بالورواه أبويعلى في مسنده، والطبراني في الكبير، والبيهقي في السنن عن الأسود بن سريع، واللفظ هكذا: كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرةِ حَتَّى يُعْرِبَ عَنْ لُ لِسَانُهُ، فَأَبُواهُ يُهُودًانِهِ وَيُنصَّر إنهِ ... إلى قال السيوطى في ٢/ ٩٤ من الجامع الصغير.

٣- الذاريات: ٥٦

٤ - ينظر: أمالي المرتضى - ٤/ ٢

منهج مشترك موحًد بين القرآن الكريم والسُّنَّة الشريفة، وأنَّ أساس بناء تلك القواعد العقليَّة الواضحة مبنيُّ على اعتبار القرآن الكريم الذي هو أحد الأدلَّة الواضحة التي تقوم عليها سائر الأدلَّة في تشخيص الواقع عبر تعضيد الأدلَّة بعضها مع بعض، فيعضِّدون الحديث الشريف بالقرآن الكريم، ويعضِّدون الدليل العقلي بالحديث الشريف، فإنَّ حاكميَّة القرآن هنا تُعدُّ هي المقدِّمة في قبول التأويل؛ إذ يقول الشيخ الطوسي: "وكتاب الله تعالى مقدَّم على الأحاديث والروايات، وإليه يُتقاضى في صحيح الأخبار وسقيمها. فها قضى به، فهو الحقُّ دون سواه"(۱).

### ثانيا: قرينة الموافقة للأحاديث الصحيحة

من القرائن المعضّدة للتأويل موافقة المعنى المؤول لمعاني الروايات الصحيحة في الموضوع ذاته، على نحو يكون فيها دلالة تلك الروايات شاهد لما جاء به المؤوّل. والأصل في هذه القرينة هي المنهج الذي سلكه متقدَّمو الإماميَّة في قبول الأخبار؛ إذ جعلوا قرينة موافقة الرواية للمشهور عندهم دليلًا على صحَّة متن الرواية على وفق منهج الوثوق والاطمئنان، وممَّا جاء من التأويلات التي بُنيت على قرينة موافقة الأحاديث الصحيحة ما جاء في الكافي، ورواه الكُليني بسنده على قرينة موافقة الأحاديث الصحيحة ما جاء في الكافي، ورواه الكُليني بسنده الشَّارِبُ حِينَ يَشْرَبُ وَهُو مُؤْمِنٌ، وَلا يَشْرَبُ السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُو مُؤْمِنٌ، وَلا يَسْرَقُ السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُو مُؤْمِنٌ"?). دلالة الحديث الظاهريَّة، تُشكل على المتلقي من المراد منه في أنَّ الزاني والسارق بفعلته يخرج عن دائرة الإيان، ومن ثمَّ نسأل هل إنَّ المؤمن ليس من صفته ارتكاب تلك الفواحش؟

١ - التبيان في تفسير القرآن - ٣/ ٢٣٧
 ٢ - الكافي - ٥/ ١٢٣

فأجاب الشيخ المازندراني على هذا التساؤل بقوله: "هذا الحديث وأمثاله دلالة على أنّ الزاني حين الزناء والسارق حين السرقة ليسا مؤمنين قطعًا حتَّى لو ماتا في تلك الحالة كانا مُخلدين في النار كسائر الكفار، وهو يُشكل بظاهره لما في الراويات الكثيرة من أنّ تارك العمل وفاعل المعصية فاسق تلحقه الشفاعة فلابد من تأويله، وأقرب التأويلات أنّه ليس بكامل الإيهان، وأنّه يخلع عنه الإيهان الكامل كخلع القميص فيكون من باب نفي الشيء بنفي صفته نحو لا علم إلّا ما نفع، وقيل: إنّه ليس بمؤمن إذا كان مُستحلًا، وهذا ليس مختصًا بها ذُكر وكأنّه للتمثيل، قيل ليس بمؤمن من العقاب وهذا أيضًا ليس بمختص، وقيل: القصود نفي المدح أي لا يقال له مؤمن؛ بل يقال: زان أو سارق، وقيل: إنّه لنفي البصيرة أي ليس ذا بصيرة "(۱).

أمّا المجلسي الأوّل فتأوّل ظاهر الرواية بأنّه لا يبقى الإيهان الكامل؛ فإنّه مشروط بالاجتناب عن الكبائر، فإذا تاب رجع، كما "أنّ الاعتقاد الصحيح والإيهان التامّ بعظمة الله تعالى وبعلمه وبقدرته لا يدع أن يفعلها، أمّا لو غلبت الشهوة فصار أعمى فإنّه يذهب ذلك الإيهان، فإذا ذهبت الشهوة ندم وعلم أنّه فعل القبيح فكأنّه في ذلك الوقت لا يعتقد قبحه... والظاهر من الأخبار أنّ روح الإيهان ملك يكون مع المؤمن يسدده كما كان روح القدس مع الأنبياء "(۱)، ودليل هذا التأويل ما جاء في الرواية عن محمّد بن علي بن الحسين بإسناده عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، قال: قال أبو جعفر الله إذا زنى الزاني خرج منه روح الايهان وإن استغفر عاد إليه، قال: وقال رسول الله يلي الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يشرب الشارب حين يشرب وهو مؤمن، ولا يشرب الشارب حين يشرب وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، قال: أبو جعفر الله وكان أبي يقول: إذا زنى الزاني فارقه روح الايهان، قلت: وهل يبقى فيه من الإيهان شيء أو قد انخلع منه أجمع؟ قال: لا؛ بل فيه، فإذا قام عاد إليه روح الإيهان". (۱)



١ - المازندراني: شرح أصول الكافي - ١٢ / ١٥٥

٧- روضة المتقين - ٩/ ٤٤٢

٣- الشيخ الصدوق: من لا يحضره الفقيه - ٤ / ٢٢

### ثالثا: قرينة موافقة أصول المذهب

جاء عن جعفر بن الحسن بن سعيد المُحقِّق في (المعتبر) عن النبي عَلَيْ قال: "مَنْ ماتَ ولَم يُحُبِّ فَلا عَلَيه أن يَموتَ يَهوديًّا أو نَصرانيًّا"(١).

المشكلة التي تواجه هذا الحديث تتمثّل في أنَّ المسلم المتخلف عن الحبح، سيموت ميتة اليهودي أو النَّصّراني، وهذا مُشكل كون من يوصف بالكفر لابد من ارتكابه جُرم عظيم يتناسب مع العقوبة التي توعدها الله بها؛ لذلك يحاول الشريف المرتضى بيان هذا الإشكال بقوله: "إنَّ الكفار لا يصحّ الحكم به والقطع عليه بأخبار الآحاد، إذ كانت ضعيفة السَّند واهية العمد؛ لأنَّ الكافر إنَّ ايوصف بذلك لاستحقاقه قدرًا من العقاب عظياً، ومقادير العقاب لا تثبت إلَّا بأدلَّة قاطعة وحجج ظاهرة، ومع ذلك، فلهذا الحديث - إن صح - تأويل يمكن اجراؤه عليه وحمله على معناه، فنقول: إنَّ الخبر المروي عن النبي يَنِي في ذلك لابدً أن يريد به تشبيه من مات ولم يحج، باليه وديّ والنَّصّراني؛ لأنَّ بترك الحجّ لا يصير يهوديًّا ولا نصرانيًّا على الحقيقة، وهذا معلوم باضطرار، فإذا صحَ فالمراد به تغليظ العقوبة لتارك الحج، ويحتمل أن يريد به من مات، ولم يحج وهو منكر لوجوب الحج؛ لأنّه الحج، ويحتمل أن يريد به من مات، ولم يحج وهو منكر لوجوب الحج؛ لأنّه المتحقاق العقوبة يقارب حاله حال إليه ود والنّصّارى" (٢٠).

فهنا يتبين من تأويل الشريف المرتضى أنَّه حمل المعنى الحقيقي الوارد في دلالة الحديث إلى المعنى المجازي، ممَّا أدَّى ذلك إلى ما يُسمَّى بالتعدُّد الدَّلاليَّ أو الاحتهال والغموض في دلالة الألفاظ، ومن هنا اضطرَّ المؤول بصفته قارئًا للنصِّ إلى التأويل على أساس جدليَّة الحقيقة والمجاز.

١-الحر العاملي: وسائل الشيعة - ١١/ ٢٣

٢-حقائق التأويل في متشابه التنزيل- ١ / ٢٩٧

### رابعًا: القرائن العقليَّة

قال الرازي (ت٦٠٦هـ) في بيان المراد من القرينة العقليَّة أنَّها" تُبينٌ ما يجوز أن يُراد باللفظ ممَّا لا يجوز "(١)، فتبرز أهميَّة القرينة العقليَّة التي يمكن العبور من خلالها من الدَّالة الظاهريَّة للنصِّ على الحقيقة إلى الدَّلالة المجازيَّة حينها يقطع العقل بعدم إرادة المتكلِّم لها في خطابه؛ إذ "إنَّ الظواهر لا حجِّيَّة لها عند قيام القرائن القطعيَّة على خلافها، وأي قرينة أحسن من الأدلَّة العقليَّة القطعيَّة التي لا مجال للتشكيك والترديد فيها، هذا مضافًا إلى أنَّ الظنَّ لا يغني في الأصول الاعتقاديَّة "(١).

ونورد هنا بعض الروايات التي ساعدت القرينة العقليَّة على عدم الأخذ بظاهر القول:

## حكم إطعام الكافر

روى الكُلينيُّ عن محمَّد بن يحيى، عن أحمد بن محمَّد بن عيسى، عن أبي يحيى الواسطي، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله المُلِيِّ قال: "مَنْ أَشْبَعَ مُؤْمِنًا وَجَبَتْ لَهُ الجُنَّة، وَمَنْ أَشْبَعَ كَافِرًا كَانَ حَقَّا عَلَى الله أَنْ يَمْلاً جَوْفَهُ مِنَ الزَّقُومِ، مُؤْمِنًا كَانَ أو كَافرًا "(٣).

استظهر المجلسي من الرواية حُرمة إطعام الكافر بقوله: "ويدلَّ ظاهرًا على عدم جواز إطعام الكافر مطلقًا حربيًّا كان أو ذميًّا، قريبًا كان أو بعيدًا، غنيًّا كان أو فقيرًا، ولو كان مشرفًا على الموت، والمسألة لا تخلو عن إشكال (٤٠)، فاستظهار عدم الجواز بُني على ما فُهم من جملة جواب الشرط؛ لكنَّه لم يقطع في المسألة التي يمكن أن تحتمل معنى آخر بتأويل الخبر ذاكرًا قرينة خارجية على إرادة معنى خاص



١ - المحصول في علم الأصول: ٦/ ٢١

٢- الخزازي السيِّد محسن: بداية المعارف الإلهيَّة في شرح عقائد الإماميَّة - / ٦٢

٣- الكافي -٢ / ٢٠١

٤ - مرآة العقول - ٩/ ١٢٢

فيقول: "وربها قيل: بجوازه لعموم قوله عنه العموم الاستغراقي لكلً فرد، وذهب والمسلم مصداق لهذا (الكُلّ) الدالً على العموم الاستغراقي لكلً فرد، وذهب المازندراني للى ما يؤيد ما استظهره المجلسي بقوله: "وصريح خبر مصادف عن أي عبد الله الله في سقيه نصر انيًا غلبه العطش، وإطعام الأسير الكافر، وأخبار بر الوالدين، وصلة الأرحام مطلقًا وإن كانوا كافرين، وجواز الوقف على الذمي يدل على جواز إطعام الكافر في الجملة سيّها إذا كان ذميًا خصوصًا إذا كان ذا رحم، وما يتخيل من أنَّ إطعامهم إعانة لهم على المعصية؛ لأنَّه مُوجِب لقوّتهم المقتضية لطغيانهم فيها، يمكن دفعه بمثل ما ذكره الشهيد الثاني في الوقف من أنَّ الغرض من إطعامهم فيها؛ بل من حيث الحاجة وأنَّه عباد الله، ومن جملة ليس هو معصيتهم وطغيانهم فيها؛ بل من حيث الحاجة وأنَّهم عباد الله، ومن جملة بني آدم، ومن جهة أنَّه يمكن أن يتولَّد منهم المسلمون، نعم إطعامهم بقصد الإعانة على المعصية أو لمحبَّتهم أو لكفرهم لا يجوز قطعًا، ويمكن حمل هذا الخبر عليه "(٢).

ممّا تقدّم يتّضح أنَّ القرائن تقسّم على قرائن صارفة إلى اللفظ المرجوح، وقرائن مانعة من الأخذ باللفظ الراجح أو الظاهر؛ بمعنى أنَّ هذا المعنى الذي انتهى إليه التأويل من المعاني المحتملة وبإمكان اللفظ تحمله، وإذا قمنا بردّ هذا المعنى المؤوّل لابدَّ من أن نثبت مُحاليّته، وهذه المُحاليَّة تختلف بين علم وآخر؛ لأن "العدول عن الظاهر إلى التأويل إنَّما يحتاج إليه عند قيام الدليل على أنَّ إجراء اللفظ على ظاهره غير ممكن "(٣)؛ ولكن في العلوم الشرعيَّة يمكننا أن نضبطها بشروط التأويل المقبول، فمتى ما توفّرت هذه الشروط في المعنى المؤوّل يكون التأويل مقبولًا، وبتخلُّفها كليًّا أو جزئيًّا يكون التأويل مردودًا.

١ – مصدر سابق.

٢- شرح أصول الكافي - ٩ / ٨٩

٣-المجلسي: بحار الأنوار - ٥٦ / ٣٥٢



# الفصل الثاني

تأويل الحديث عند الأصوليين والفقهاء

- المبحث الأوَّل: دلالة الألفاظ وعلاقتها بالتأويل عند الأصوليين
  - المبحث الثاني: الجمع بين الأدلَّة المتعارضة.
  - المبحث الثالث: أسباب تأويل الحديث عند الفقهاء.
  - المبحث الرابع: موارد التأويل بالجمع العرفي عند الفقهاء.



### المبحث الأوَّل

## دلالة الألفاظ وعلاقتها بالتأويل عند الأصوليين

ما من علم إلا وهو محتاج إلى استعمال اللغة بوصفها وسيلةً للتعبير عن مضمون ذلك العلم، وتختلف نسبة الحاجة إلى اللغة من علم لآخر، ومن هذه العلوم: علم أصول الفقه، الذي يعتمد على استعمال اللغة بوصفها جزءًا أساسًا في مباحثة؛ لذلك عنى علماء الأصول بدلالة الألفاظ من جهة معانيها ودلالاتها عناية بالغة؛ لكونها العمدة في عملهم، وتعلق مناط الأحكام الشرعيّة بها، فتتبّعوها مفردة ومركّبة، وخاصًا وعامًا، أمرًا ونهيًا، مطلَقًا ومقيّدًا، مُحكياً ومتشابهًا، حقيقة ومجازًا، وفصّلوا القول في مراتب دلالته على المعنى من حيث الوضوح والخفاء؛ وذلك وصولًا لوَضْع القواعد التي تُعين على فَهْم النّصّ الشرعي فهاً صحيحًا، وتضبط سبلَ استنباط الأحكام منه.

وقد تأسّست القواعد الأصوليَّة لدى الفقهاء من أصحاب الأئمَّة، منذ عصر الصادقين المست حينها كانت القواعد الأصوليَّة آنذاك عبارة عن روايات وليست اصطلاحات كها هو متعارف في المدارس الأصوليَّة المتأخِّرة (۱۱)، إذ بدأت معالجة النُّصوص والروايات من خلال استخدام القواعد والأصول، حتَّى تحوّلت عمليَّة استنباط الحكم الشرعيّ من عرض النُّصوص إلى عمليَّة فكريّة تُبنى على أسس خاصة، "ولم تتجاوز في الغالب مباحث الألفاظ، والأوامر والنواهي، ودلالات هيئات الألفاظ وموادها (۱۲)، ذلك أنَّ البحث في دلالة الألفاظ عند الأصوليين، بحث لغوي اكتشافي يعمل على تعيين مدلول اللفظ لتمكين الذهن من الانتقال إلى الصورة الذهنيَّة المناسبة عند ساع اللفظ؛ لذلك ميَّز الأصوليُّون بين الدَّلالة

اللغويَّة الصالحة؛ لأن تكون عنصرًا مشتركًا في عمليَّة الاستنباط كدلالة الأمر على الوجوب، وأداة الشرط على المفهوم، وهيأة اسم الفاعل على الأعم(١).

المطلب الأوَّل

مفهوم الدَّلالة

اهتم علماء أصول الفقه بالمباحث الدَّلاليّة؛ لأهميَّتها في استنباط الأحكام الشرعيَّة من النُّصوص الدينيَّة؛ لذلك نجد في مؤلفاتهم أنَّهم تأوَّلوا مسائل العلاقة بين اللفظ والمعنى، والحقيقة والمجاز، والاشتراك اللفظي والترادف، والعامِّ والخاص وغير ذلك، بالبحث والتفصيل بصورة واسعة.

## أوَّلا: الدَّلالة في اللغة

يرى ابن منظور أنَّ المعنى الحقيقي للفظة (دلالة) هي: الإرشاد أو العلم بالطريق الذي يدلّ الناس ويهديهم، قائلًا: "الدليل ما يُستدلُّ به، والدليل الدال، وقد دلَّه على الطريق يدله دَلالة (بفتح الدال أو كسرها أو ضمها) والفتح أولى ... والدليل والدليلي الذي يدُلُّك "(٢)، وينقل ابن منظور قول سيبويه (ت١٨٠هـ) في ذلك بقوله: "والدليلي علمه بالدَّلالة ورسوخه فيها. وفي حديث عليًّ للله في صفة الصحابة: (ويخرجون من عنده أدلَّة)، وهو جمع دليل أي بها قد علموا فيدلُّون عليه الناس يعني: يخرجون من عنده فقهاء، فجعلهم أنفسهم أدلَّة، مبالغة (٣).

فيبدو من المعاني اللغويَّة للفظ الدَّلالة أنَّه غير محصور في معاني الألفاظ؛ بل هي عامَّة في كلِّ ما يوصِل إلى المدلول، وإلى هذا المعنى أشار الجاحظ (ت٥٥٥هـ): بقوله: "ومتى دَلَّ الشيء على معنى، فقد أخبرَ عنه وإن كان صامتًا، وأشارَ إليه وإن كان ساكنًا"(٤٠).



١ - يُنظر: السيِّد محمود الهاشمي، تقريرات السيِّد محمَّد باقر الصدر: مباحث الألفاظ - ١/ ٢٢١-٢٢٢

٢- يُنظر: لسان العرب (دلل) - ١١١ ٢٤٨ - ٢٤٩.

٣- يُنظر: المصدر نفسه.

٤- البيان والتبيين - ١/ ٨١-٨٢.

## ثانيًا: الدَّلالة في الاصطلاح

ذكر أبو هلال العسكري (ت٣٩٥هـ) في تعريف الدَّلالة بأنَّما كل ما يمكن أن يستدلَّ به، قَصَدَ فاعله ذلك، أو لم يقصد (١٠)، وذهب الشريف الجرجاني (ت٨١٨هـ) إلى أنَّ الدَّلالة "كون الشيء بحالة يلزم من العلم به العلم بشيء آخر، والشيء الأوَّل هو المدال، والثاني هو المدلول وكيفيَّة دلالة اللفظ على المعنى باصطلاح على الأصول محصورة في عبارة النَّصّ وإشارة النَّصّ ودلالة النَّصّ واقتضاء النَّصّ، ووجه ضبطه أنَّ الحكم المستفاد من النظم، أمَّا أن يكون ثابتًا بالنظم نفسه أو لا، فالأوَّل: أن يكونَ النظم مسوقًا له، فهو العبارة، وإلَّا فالإشارة، والثاني: إن كان الحكم مفهومًا من اللفظ لغة فهو الدَّلالة، أو شرعًا فهو الاقتضاء، فدلالة النَّصّ عبارة عها ثبت بمعنى النَّصّ لغةً لا اجتهادًا" (٢٠).

ويمكن أن نلحظ العلاقة بين المعنى اللغوي للدلالة، والمعنى الاصطلاحي لها، يتمثّل في أنَّ أصل الدَّلالة في اللغة: الاستدلال على الطريق بالدليل، أو الدال لأجل الوصول إلى الغاية المطلوبة، ثمَّ نُقل المعنى إلى كيفيَّة الاستدلال على المعنى باللفظ، فيكون اللفظ هو الدليل إلى المدلول، وهو المعنى المطلوب، فانتظم في ذلك الدليل والدال والمدلول ووحَد بينهم الفعل الدَّلالي.

وبذلك يمكن تصوّر الدَّلالة على أنَّها فعلٌ يوحّد الدال والمدلول، ونتاج هذا الفعل يكون في الدليل؛ لأنَّ الفعل الدَّلاليّ لا تتبلور قيمته، إلَّا بفعل المقام، أو الحالة التي توجد في النَّصّ، فضلًا عن دلالته المعجميَّة والوظيفيَّة (٢)، وعليه فإنَّ الدليل يستمدُّ قيمته أيضًا بها يحيط به، سواء أكان الفعل حقيقيًا أم مجازيًّا، لذا فإنَّ الدَّلالة مهذا الحكم تخضع فيها تخضع إلى جدليَّة الحقيقة والمجاز.

١ - يُنظر: الفروق اللغوية - ٥٢.

٢- الجرَّجاني على بن محمَّد الشريف: التعريفات- ٨٦.

# ثالثًا: الدَّلالة عند الأصوليين

لم يكن البحث الدّلاليّ مُقتصرًا على اللغويين فحسب؛ بل تناوله بالدراسة علياء ومفكّرون من ميادين شتّى، كالأصوليين، والبلاغيين، والفلاسفة، والمنطقة، والمفسّرين، وعلياء النفس والاجتياع وغيرهم من العرب، والهنود، والمنونان، وكان لكلّ منهم منهجُه الخاصّ في تناول الألفاظ ودَلالتها (۱)، ومن هذا التعدّد في الطوائف الفكرية ومناهجها في الدراسة، نشأ الخلاف في تحديد الدّلالة، ومفاهيمها، وطرائق دراستها، فضلًا عن أنَّ شمول الدَّلالة وتداخلها بالعلوم الإنسانيَّة كافَّة قد أدَّى إلى اختلاف مفاهيمها (۲).

وقد جاء تعريف الدَّلالة عند الشيخ الطوسي بأنَّها: "ما أمكن الاستدلال بها على ما هي دالَّةٌ عليه، إلَّا أنَّها لا تسمَّى بذلك إلَّا إذا قصد فاعلها الاستدلال"("). وعرّفها الشيخ المظفَّر بالقول: "كون الشيء بحالة إذا علمت بوجوده انتقل ذهنك إلى وجود شيء آخر"(أ)، ولأنَّ الغالب على التخاطب والتفاهم بين الناس فإنَّ مفهوم الدَّلالة ينصرف أكثر من غيره إلى الدَّلالة اللفظيَّة: "فإنَّ ظاهر اللفظة يُعطي أنَّ المراد منها الدَّلالة اللفظيَّة، ولعلَّه لأجل هذا الظهور البدوي أدرج بعضهم هذه المسألة في مباحث الألفاظ"(٥).

# رابعًا: أقسام الدَّلالة عند الأصوليين

1 - الدّلالة العقليّة: وهي فيها إذا كان بين الدالِّ والمدلول ملازمة ذاتيَّة في وجودهما الخارجي، كالأثر والمؤثر. فإذا علم الإنسان - مثلًا - أنَّ ضوء الصباح أثر لطلوع قرص الشمس، وعند رؤية الضوء على الجدار ينتقل ذهنه إلى طلوع



١- ينظر: المصدر السابق- ٢٤٠، و عاطف مدكور:علم اللغة بين التراث والمعاصرة-٢٣٣.

٢- ينظر: مطاع صفدي: نظريَّة الدُّلالة وتطبيقاتها، الفكر العربي المعاصر - ٤٣.

٣- العدة في أصول الفقه - ١/ ١٨

٤ - المنطق - ٣٥

٥ - المظفر، الشيخ محمَّد: أصول الفقه - ٢/ ٤١٠

الشمس قطعًا، فيكون ضوء الصبح دالًا على الشمس دلالة عقليَّة. ومثله إذا سمعنا صوت متكلم من وراء جدار فعلمنا بوجود متكلم ما(١).

٢-الدُّلالة الطبعيَّة: وهي فيما إذا كانت الملازمة بين الشيئين ملازمة طبعيَّة، أعنى: التي يقتضيها طبع الإنسان، وقد يتخلف ويختلف باختلاف طباع الناس، لا كالأثر بالنسبة إلى المؤتِّر الذي لا يتخلُّف ولا يختلف.

٣-الدُّلالة الوضعيَّة: وهي فيها إذا كانت الملازمة بين الشيئين تنشأ من التواضع والاصطلاح على أنَّ وجود أحدهما يكون دليلًا على وجود الثاني، كالخطوط التي اصطلح على أن تكون دليلًا على الألفاظ، وكإشارات الأخرس، وإشارات الرق واللاسلكي والرموز الحسابيَّة والهندسيَّة، ورموز سائر العلوم الأخرى، والألفاظ التي جعلت دليلًا على مقاصد النفس (٢).

أقسام الدَّلالة الوضعية: وتنقسم الدَّلالة الوضعيَّة على قسمين:

أ -الدَّلالة اللفظيَّة: "وهي كون اللفظ بحالة ينشأ من العلم بصدوره من المتكلِّم العلم بالمعنى المقصود به"(٣).

- الدَّلالة غير اللفظيَّة: "قد تكون بالوضع اللغوي، كدلالة الذراع على المقدار المعين، وقد تكون عقليَّة، كدلالة وجود المسبب على وجود السبب، كوجود القتيل دليل على القاتل، وقد تكون شرعيَّة كدلالة غروب الشمس على وجوب الصَّلاة، ويحث الدَّلالات لا يتعرض للدلالة غير اللفظيَّة، وإنَّما ينحصر في الدَّلالة اللفظيَّة "(٤).

ولذلك سيكون حدود بحثنا للدلالة فياير تبط بعلاقات الدَّلالة اللفظيَّة دون غيرها التي تناولها الأصوليُّون في بحوثهم.

١ - المصدر السابق- ١

٢-المظفر، الشيخ محمَّد: المنطق - ٠٠ ٣- المصدر نفسه - ٣٠

٤- الزحيلي، محمَّد مصطفى: الوجيز في أصول الفقه الإسلامي - ٢/ ١٣٦.

### المطلب الثاني

# أقسام الدلالة اللفظيّة بلحاظ الاستعمال

ممّا يُبحث في مباحث الأصول دلالة اللفظ من جهة الاستعمال، باعتباره ممّا يتوصّل بها إلى الأدلّة الشرعيّة، فهو لا يبحث في استعمالها في اللغة عمومًا؛ بل يبحث في طرق استعمالها للاستدلال المخصوص في تحصيل الأدلّة الشرعيّة، فمثلاً أنّ "دلالة اللفظ على تمام معناه الحقيقي والمجازي هي دلالة المطابقة، ودلالة اللفظ على بعض معناه الحقيقي، أو المجازي هي دلالة التضمن، ودلالة اللفظ على معنى آخر خارج عن معناه لازم له عقلاً أو عرفًا هي دلالة الالتزام"(۱). انّ أكث ألفاظ الحديث خالية من القرينة؛ فحي حملها على المعانى الحقيقيّة المحاري المعانى الحقيقية المحارة على المعانى الحقيقية المحارة عن معناه لازم له عقلاً أو عرفًا هي دلالة الالتزام"(۱).

إنَّ أكثر ألفاظ الحديث خالية من القرينة؛ فيجب حملها على المعاني الحقيقيَّة بناءً على أنَّ الأصل عدم القرينة؛ لذلك فلابدَّ من معرفة الحقيقي عن المجازي وتمييزه عنه؛ لأنَّها مخلوطان خلطًا تامًّا يصعب التميز بينها، ولا يمكن إلَّا بالقواعد الأصوليَّة (٢).

فإذا كان الظاهر يحتاج إلى تأويل، فكذلك تترك الحقيقة إلى المجاز، وفي الحالتين يحتاج الأمر إلى قرينة، أو دليل ليحسن صرف اللفظ من معنى إلى معنى، وهذا ما يستفاد من تعريف العلماء للمجاز بقولهم: "ما أفيد به معنى مصطلح عليه غير ما اصطلح عليه في أصل تلك المواضعة التي وقع التخاطب بها لعلاقة بينه وبين الأوَّل "(٣).

وقدَّم الجرجاني (ت٧١٦ هـ) تعريفًا لغويًّا للمجاز بالقول: "مَفْعَلٌ من جازَ الشيء يَجُوزه، إذا تعدَّاه، وإذا عُدلَّ باللفظ عبَّ يوجبه أصل اللغة، وُصف بأنَّه مجاز، على معنى أنَّه مجازوا به موضعَه الأصلي، أو جاز هو مكانه الذي وُضع فيه أوَّلًا (٤٠).

١ - الفاخوري عادل: علم الدَّلالة عند العرب - ٤٣

٢- يُنظر: الوحيد البهبهاني: الفوائد الحائريَّة -٣٢٣

٣-الرازي، فخر الدين: المحصول في أصول الفقة - ١/ ٣٩٦-٣٩٦

٤- أسرار البلاغة - ٣٧٥

وعَرَّفه السكاكي (ت٦٢٦هـ) بوصفه مصطلحًا بأنَّه:" الكلمة المستعملة في غير ما هي موضوعة له بالتحقيق استعمالا في الغير بالنسبة إلى نوع حقيقتها، مع قرينة مانعة عن إرادة معناها في ذلك النوع "(١).

أمَّا الشيخ المظفِّر فقد عرَّف المجاز بأنَّه: "اللفظ الذي تعدَّد معناه، ولكنَّه موضوع لأحد المعاني فقط، واستعمل في غيره لعلاقة ومناسبة بينه وبين المعنى الأوَّل الموضوع له من دون أن يبلغ حد الوضع في المعنى الثاني فيسمَّى (حقيقة) في المعنى الأوَّل و (مجاز) في الثَّاني، ويقال للمعنى الأوَّل معنى حقيقي، وللثاني مجازي، والمجاز دائماً يحتاج إلى قرينة صارفة تصرف اللفظ عن المعنى الحقيقي وتعين المعنى المجازي من بين المعاني المجازيّة "(٢)

وبهذا يتَّضح أنَّ لكلِّ مجاز حقيقة؛ لأنَّه لا يصحُّ أن يُطلق عليه اسم المجاز، إلَّا لنقله عن حقيقة موضوعة له؛ إذ المجاز: "هو اسم للموضع الذي ينتقل فيه من مكان إلى مكان، فجعل ذلك لنقل الألفاظ من الحقيقة إلى غرها، كما أنَّه ليس من ضرورة كلِّ حقيقة أن يكون لها مجاز، فإنَّ من الأسماء ما لا مجاز له كأسماء الأعلام؛ لأنَّها وضعت للفرق بين الذوات لا للفرق بين الصفات"(٣).

وقيل في الفرق بين الحقيقة والمجاز هو أنَّه "إذا كان المخاطِّب على علم اليقين من مراد المتكلِّم بني عليه، وعملَ بمقتضاه، سواء استعمل المتكلِّم كلامه في معناه الحقيقي، أم المجازي، وإن لم يعلم المراد وكان من أهل اللغة اعتمدَ على ما يفهمه من ظاهر الكلام وسياقه وألغى جميع الاحتمالات المضادَّة "(٤).

وهنا جُعل مستوى علم المخاطب ببلاغ الكلام معيارًا لاستعمال المجاز من عدمه؛ كبي لا يلتبس عليه الأمر ويطيش سهم البلاغة؛ لذلك "قد نجد في بعض

۱ – مفتاح العلوم –۱۹۲ ۲ – المنطق –۲۷۶

٣- ابن الأثير، ضياء الدين نصر الله بن محمَّد: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر - ١/ ١٧٨

٤ - مغنية، الشيخ محمَّد جواد: علم أصول الفقه في ثوبه الجديد - ٢٦

الأحاديث ضربًا من الإشكال، إذا مُحملت على معانيها الحقيقيَّة، كها تؤدِّها الألفاظ بحسب الدَّلالة الأصليَّة، فإذا مُحملت على المعنى المجازي، زال الإشكال، وأسفر وجه المعنى المراد"(۱)؛ بل إنَّ تضمين الكلام لمفردات مجازيَّة، تنمُّ عن تمكُّن القائل وهيمنته على معاني الألفاظ "ففي فترة صدر الإسلام مثلًا، لو أراد الشخص أن يُعبِّر عن مقاصده بلسان صريح فإنَّه ينسب إلى القصور في المعرفة اللغويَّة كها هو واضح؛ لأنَّ البلاغة عندهم التعبير عن المعنى الواحد بألفاظ مختلفة في الوضوح والخفاء، أو أنَّه يريد التعريض بالمخاطب واستهجانه وتحقيره بأنَّه لا يلتفت إلى المعاني المجازيَّة "(۱).

فدلالة اللفظ على المعنى ضربان: "ضرب أنت تصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ وحده، وذلك إذا قصدت أن تخبر عن زيد مثلاً بالخروج على الحقيقة، فقلت: خرج زيد، وبالانطلاق عن عمرو فقلت: عمرو منطلق، وعلى هذا القياس.... وضرب آخر أنت لا تصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ وحده؛ ولكن يدلك اللفظ على معناه الذي يقتضيه موضوعه في اللغة، ثم تجد لذلك المعنى دلالة ثانية تصل بها إلى الغرض، ومدار هذا الأمر على الكناية والاستعارة والتمثيل."(٣).

ويشير الغزالي في معرض حديثه عن التأويل، إلى وجود علاقة مشابهة بين الانتقال من المعنى الظاهر إلى معنى آخر، والانتقال من الدَّلالة الحقيقة للفظ إلى الدَّلالة المجازيَّة، فيقول: "ويشبه أن يكون كل تأويل صرفًا للفظ عن الحقيقة إلى المجاز، وكذلك تخصيص العموم برد اللفظ عن الحقيقة إلى المجاز، فإنَّه إن ثبت أن وضعه وحقيقته للاستغراق فهو مجاز في الاقتصاد على البعض، فكأنَّه ردَّ له إلى المجاز، إلَّا أنَّ الاحتهال تارةً يقرب وتارةً يبعد"(٤).



۱ – مصدر سابق– ۲٦

٢- هاشم الهاشمي: تعارض الأدلَّة واختلاف الحديث - ٧٣

٣-الجرجاني عبدالقاهر: دلائل الاعجاز - ٢٦٢

٤ - المستصفي - ١ / ٢٤٥

ومن أمثلة ما جاء من صرف الدلالة الظاهرة على الحقيقة إلى الدَّلالة المجازيَّة في الروايات:

# نوم الجُنب في المسجد

ما رواه الشيخ الصَّدُوق بسنده عن محمَّد بن القاسم، قال: سألت أبا الحسن الله عن الجُنب يَنامُ في المَسْجِدِ، يَمُرّ فِيه "(۱)، عن الجُنب يَنامُ في المَسْجِدِ، يَمُرّ فِيه "(۱)، فذهب العلَّامة الحليّ إلى أنَّ هذه الرواية منافية للمذهب، ولظاهر التنزيل، فلا بُدَّ فيها من التأويل، وذلك بأن يُحمل الوضوء على التيمم مجازًا، لاشتراكها في اسم الطهارة أو في الاستباحة، ويُحمل ذلك على حالة الضرورة "(۱)

روى الكُلينيُّ عن الحسين بن محمَّد، عن معلى بن محمَّد، عن أبي علي، عن محمَّد بن الحسن، عن الحسين بن واشد، عن الحسين بن علوان عن أبي عبد الله علي حدَّثني أنَّه قرأ في بعض الكتب أنَّ الله تبارك وتعالى يقول: "... أيؤملُ غيري في الشدائد والشدائد بيدي، ويرجو غيري ويقرعُ بالفكر بابَ غيري ويدي مفاتيحُ الأبواب، وهي مغلقةٌ وبابي مَفْتوحٌ لِكَنْ دَعاني...."(").

أوضح المازندرانيُّ وجه المجاز في الحديث فقال: إنَّ "ذكر (اليد) مجاز في بيان أوضح المازندرانيُّ وجه المجاز في الحديث فقال: إنَّ الشدائد تحت قدرته لا قدرة غيره، وقد جرت الحكمة على أن يختبر الله تعالى عبده في الدُّنيا بالشدائد؛ ليرجع إليه، ويتضرَّع بين يديه في دفعها فإذا رجع إلى غيره مع كون الشدائد بيد ذلك الغير كان ذلك موجبًا للتوبيخ والإنكار "(٤)،

١ - من لا يحضره الفقيه - ١ / ٨٧

٢- منتهى المطلب في تحقيق المذهب - ٢ / ٢٠٢

٣- الكُليني: الكافي، -٢/ ١٠١

٤ - شرح أصول الكافي - ٨/ ٢١١

وبين المجلسي نوع الأداء البياني في الحديث بقوله: "(وهي مغلقة) أي: أبواب الحاجات مغلقة ومفاتيحها بيده سبحانه، وهو استعارة على التمثيل للتنبيه على أنَّ قضاء الحاجة المرفوعة إلى الخلق لا يتحقَّق إلَّا بإذنه والنائبة: المصيبة، واحدة نوائب الدَّهر أي أمل رحمتي لدفع نوائبه"(۱)، فلا يصحُّ أن تُحمل لفظة (يدي) على الحقيقة التي يصبح القول فيها على الاعتقاد بالجسمانيَّة، تعالى الله عن ذلك علوًا كبرًا؛ بل هي بمعنى القدرة والمشيئة له سبحانه.

ومَّا جاء عن النبيّ في الكناية من رعاية لذوق السامع مع بلاغة المعنى قوله: "منْ كشفَ قِناع امرأة حَرُمَ عَليهِ ابنتها وأمّها "(٢) فتلحظ فيه من الكناية اللطيفة، والأسلوب البياني الرفيع الذي بالغ في إيصال المعنى من دون التصريح بلفظة النكاح، أو غيرها، للملازمة الواقعة بين الزواج أو الزّنا من جهة، وكشف ستر المرأة فاعتاض عن السبب دون المسبب.

# رزيَّة المؤمن

روى الكُلينيُّ بسنده عن أحمد بن أبي عبدالله، عن نوح بن شعيب، عن أبي داود المسترق، رفعه قال: قال أبو عبد الله ولله: "دُعِيَ النَّبِيُّ يَنِيَّ إلى طَعَام، فَلَكَّ دَخَلَ مَنْزِلَ الرَّجُلِ نَظَرَ إلى دَجَاجَة فَوْقَ حَائِطَ قَدْ بَاضَتْ، فَتَقَعُ الْبَيْضَةُ عَلَى وَتد في حَائِط، فَثَبَتَتْ عَلَيْهِ وَلَمْ تَسْقُطْ وَلَمْ تَنْكُسِرْ، فَتَعَجَّبَ النَّبِيُّ يَنِيَّهُ مِنْهَا، فَقَالَ لَهُ في حَائِط، فَثَبَتَتْ مِنْ هَذِهِ الْبَيْضَة؟ فَوَ الَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ مَا رُزِنْتُ، قال الله الرَّجُلُ: أَعَجِبْتَ مِنْ هَذِهِ الْبَيْضَة؟ فَوَ الَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ مَا رُزِنْتُ، قال الله في فيه فيه فيه في مَا مُنْ مَنْ لَمْ يُرْزَأُ (٣) فَهَا للله فيه فيه مِنْ هَذِهِ المُحلِي وقوع الحاجة من الله حقيقة قائلًا: "استعمال مِنْ حَاجَة "(٤)، فنفي العَلَّامة المجلسي وقوع الحاجة من الله حقيقة قائلًا: "استعمال

١ - مرآة العقول - ٨/ ٢٦

١- ابن أبي الجَمهور الأحسائي: عوالي اللآلي: ٢/ ٢١٥ ؛ حسين النوري، مستدرك الوسائل: ١٤/ ٣٢٢
 ٣- ما رَزَاه شيئًا: أي ما أصابَ من مالِه، وما رَزِئتُه شيئًا: بمَعْناه. ورَجُلٌ مُرَزَأٌ: الذي يُصِيْبُ الناس من مالِه.
 وقومٌ مُرزؤؤؤذ: الذين تُصِيبُهمُ رَزَايا في خِيَارِهم. والرُّزْءُ: المُصِيبَةُ، وهي الرزِئة والمُزْزِئَةُ، والجَميعُ الأرْزَاءُ، الجُوهري، الصحاح في اللغة: ١/ ٢٥٤

٤ - الكُليني: الكافي - ٢/ ٣٦٤

(الحاجة) في الله سبحانه مجاز، والمراد أنّه ليس من خُلّص المؤمنين"(۱)، ويُقال "قد أعوز فلان، وأعوز ً إذا احتاج واختلّت حاله"(۱)، وتنزّه الله تعالى عن الاحتياج والفقر، وربّع يدلُّ الحديث على أنَّ رسول عَلَيْ الله كره أن يأكل من بيت لم يُصَب بنائبة أو يُرزأ بمصيبة، فقد جاء عن أهل البيت الله بعض الروايات التي تفيد أنّه ملعون من لم يُرزأ بهاله وجسده، نحو ما جاء عن على بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبد الله الله قال: "قال رسول الله يَوْمًا لأصحابه مَلْعُونٌ كُلُّ مَال لا يُزكَّى، مَلْعُونٌ كُلُّ جَسَد لا يُزكَّى، وَلَوْ في كلِّ أَرْبَعِينَ يَوْمًا مَرَّةً، فَقيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ أَمَّا زَكَاةُ الْمَالِ فَقَدْ عَرَفْنَاهَا، فَهَا زَكَاةُ الْأَجْسَادِ فَقَالَ لَهُ مُنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عُلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الل

فلعلّ المُراد بالرزيَّة التي وردت في الحديث هي من هذا القبيل، فمنْ لم يَحلّ به ذلك فهو بعيد عن رحمته وغنيّ عن قبول إنفاقه، ومن ذلك بذل الطعام لرسول الله عَيْلَةُ الذي يراد به القربة إلى الله .

ولرُبَّ سائلِ يسأل: ما ذنب من لا يُرزأ؟ وكلّنا يدعو الله تعالى العافية ودفع البلايا، والرزايا التي هي أقدار مقدرة، فيكون جوابه أنَّ المقصود بالرزايا هي ما تقدَّم ذكره في الحديث، من الخدش، والمرض، ومن يشاك بالشوكة، فكلُّ ذلك تصدق عليها الرزيَّة، وهي التي يؤجر عليها المؤمن إذا كان صابرًا محتسبًا، وما يؤيِّد هذا القول ما جاء عن ابن فضال، عن مثنى الحناط، عن أبي أسامة، عن

١ - مرآة العقول- ٩/ ٣٣٧

٢- الزُّ غشريُّ: أساس البلاغة- ١/ ٣٢٥

٣- الكُليني: الكافي -٢ / ٢٥٨

أبي عبدالله الله على الله على الله على الله على الله على اللومن في قلبه؛ لعصّبتُ رأس الكافر بعصابة حديد، لا يصدعُ رأسه أبدا"(١)، فيقول المجلسيُّ في بيانه "أنَّه لولا مخافة انكسار قلب المؤمن، أو ضعف يقينه لما يراه على الكافر من العافية المستمرَّة لقوّيتُ الكافر وصحَّحتُ جسمه حتَّى لا يرى وَجعًا وألمًا في الدُّنيا أبدًا"(٢).

#### المطلب الثالث

# وضوح الدَّلالة وخفاؤها

البحث في دلالة الألفاظ على الأحكام بشكل عام، وبحسب وضوحها وخفائها بشكل خاص يمثّل عاملًا مهاً في فهم نصوص الكتاب، والسُّنَّة فها صحيحًا، ومعرفة المراد منها، وإدراك طرق دلالتها على الحكم الشرعي، ولذا حظيت دلالات الألفاظ على الأحكام بعناية كبيرة من قبل علماء الأصول.

ومن المعلوم أنَّ مستويات الخطاب الشرعي تتفاوت في دلالتها على المعنى، ما بين دلالة قطعيَّة لا تحتمل إلَّا معنى واحدًا، ودلالة محتملة لمعان راجحة، ومعان مرجوحة، فاللفظ "إن لم يحتمل سوى معنى واحدًا، فهو (النَّصّ) كأكثر المحاورات حقيقتها ومجازها، وإن احتمل معنيين أو أكثر، فإن كان أحدهما هو المنساق بحسب التفاهم دون الآخر، فالمنساق هو (الظاهر) وإن كان باطلا، والتنزيل على غيره هو (التأويل) وإن كان هو الحق، وإن تساوى المعنيان في التفاهم فذلك هو (المُجمل)، وإن قامت الأدلَّة الخارجيَّة على إرادة أحدهما دون الآخر" ".

لذلك قام الأصوليُّون بتقسيم الدَّلالة اللفظيَّة باعتبار وضوح المراد منها وخفائه على أربعة أقسام:

أوَّلا: النَّصِّ



١ - الكُليني: الكافي - ٢/ ٣٦٥

٢- مرآة العقول - ٩/ ٣٤٧

٣-فخر الدين الرازي: المحصول في علم الأصول- ٢/ ٩٧

وهو: "ما كان راجح الدَّلالة على المقصود من غير معارضة الأقوى، أو المثل "(۱)، وقيل: هو " ما لم يحتمل سوى معنى واحدًا كقوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوَّلادِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْثَيَيْنُ (۱) ﴾، فإنَّ دلَّالة الآية على كون نصيب الذكر ضعف نصيب الأنثى مَّا لا يحتمل وجه آخر "(۱) ، وقيل هو: "ما لا يحتمل سوى معنى واحدًا، فلو حاول المتكلِّم حمله على غير ذلك المعنى لا يقبل منه، ويعدُّ متهافتًا متناقضًا، مثل قوله سبحانه: يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوَّلادِكُمْ لِلذَّكرِ...فإنَّ دلَّالة الآية على كون نصيب الذكر ضعف نصيب الأنثى مَّا لا تحتمل وجهًا آخر الأنثى "(١٤).

فإذا وَرد دليلانِ متعارضانِ بحسب الدَّلالة، وكان أحدهما نصَّا في المراد، والآخر ظاهرًا، فالنَّصّ يعدُّ قرينة عرفيّة على التصرُّف في الظاهر، فبضمّ النَّصّ إلى الظاهر يحصل للظاهر ظهور آخر غير ماكان ظاهرًا فيه من دون ملاحظتها معًا، فلا يبقى العرف متحمرًا في استكشاف المراد، ويزول التعارض بين الدليلين (٥).

وممَّا تجدر الإشارة إليه أنَّ حيِّز التأويل يكاد ينعدم في الدَّلالة النَّصِية على المراد؛ لأنَّ الدَّلالة فيه كها جاء في تعريفه ظاهرة ظهورًا يمنع منه الانصراف إلى معنى آخر بترك ذلك الظهور القوي فيه، ولهذا يمكن القول إنَّ مدار التأويل يدور في النُّصوص ذات الدَّلالة الظاهريَّة غير القطعيَّة على المعنى المراد، التي إذا توفَّر ت معها القرائن الموجبة لذلك غادرت ذلك المعنى.

### ثانيًا: الظاهر:

عرَّفه الشيخ الطوسيُّ بأنَّه: "ما يظهر المراد به للسامع"(٢)، أمَّا العلَّامة الحليِّ فكان تعريفه أكثر دقَّة؛ إذ عرَّفه بأنَّ "الظاهر هو الذي يحتمل غيره احتالًا

١ – المامقاني: مقباس الهداية – ١ / ٢٤٣.

٢ - النساء: ١١

٣- الحيدري، السيِّد على تقى، أصول الاستنباط -: ١٤٨.

٤- السُّبِحاني: الوسيط في أصول الفقه - ١/ ٢٤٦-٢٤٦.

٥- يُنظر: الشُّهيدُ الثَّاني: نهاية الدراية -٢٨٢.

٦- عدَّة الأصول - ١ / ٤٠٨

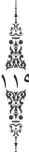
مرجوحًا "(١)، فيظهر أنَّ الدَّلالة الظاهرة هي ما يظهر منها دلالة ظاهرة على المراد؛ لكنَّها ليست قطعيَّة، بحيث "لوحاول المتكلِّم تأويله لقُبل منه، وهذا كالعام الظاهر في العموم القابل للتخصيص، وإرادة خلاف الظاهر منه، وربَّعا يُعدّ منه ظهور صيغة الأمر في الوجوب، فلو أريد منها النُّدب بقرينة جاز فالتأويل في النَّص غير مقبول، وفي الظاهر مقبول "(٢).

يقول ابن الأثير (ت٦٣٧هـ): "اعلم أنَّ الأصل في المعنى أن يحمل على ظاهر لفظه، ومن يذهب إلى التأويل يفتقر إلى الدليل، كقوله تعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ ﴾ فالظاهر من لفظ (الثياب) هو ما يُلبس ومن تأوَّل ذهب إلى أنَّ المراد هو القلب، لا الملبوس، وهذا لابدَّ له من دليل؛ لأنَّه عَدَل عن ظاهر اللفظ "(٣).

ويتَضح من كلام ابن الأثير أنَّ الأصل هو الظاهر المتبادر، ما دام يمكن الإبقاء عليه، وكشف المراد من النَّصّ في ضوئه، فإنَّه لا يُلجأ إلى التأويل، وصرف النَّصّ عن الظاهر طالما كانت دلالة ظاهر النَّصّ على المراد راجحة، فلا يمكن حمل هذا الظهور على معنى آخر بوجود رجوح لواحد من المعاني المحتملة للنصّ لذلك "ينبغي علينا أن لا ننظر إلى ظواهر الألفاظ، وشكلها الظاهري فحسب؛ بل ينبغي علينا أن ننظر إلى محتوى الكلهات والجُمل، ومعانيها العميقة وتعابيرها البلاغيّة، وما تنطوى عليه من مقاصد وأمور غيبيّة بعيدة الآفاق"(٤٠).

### حجِّيَّة الظاهر

ممَّ الهتمَّ به الأصوليُّون في باب الدَّلالة اللفظيَّة البحث عن مُراد المتكلِّم عبر دراسة المعاني الدَّلاليَّة للفظ، وهل أنَّ الدَّلالة الظاهريَّة تؤدِّي هذا الغرض؟ وقد أجمع الأصوليُّون على أنَّ الدَّلالة الظاهريَّة حُجَّة في تعيين مراد المتكلِّم،



١- نهاية الوصول إلى علم الأصول-٢/ ٣٩٢

٢- السُّبِحاني: الوسيط في أصول الفقه -١/ ٢٤٦

٣- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر - ١/١-٢

٤ - الشيّخ محمَّد تحسن الرباني: أصول نقد متن الحديث - ١٧٧

فجعلوا "العمل بظاهر الكلام كأصل ومقياس لمعرفة مراد المتكلّم، والعلم بإرادته من الكلام فإنّه حقُّ لاريب فيه لتباني العقلاء قديما وحديثًا على إلغاء الاحتمال المضاد لدلالة الظاهر من اللفظ" (۱)، وقد ذكر السيّد الخوئي وجهين لنشأ حجِّنة الظهور (۲):

الوجه الأوّل: هو أصالة عدم الغفلة؛ إذ بعد كون المتكلّم في مقام البيان كان احتال إرادة خلاف الظاهر مستندًا إلى احتال غفلة المتكلّم عن نصب القرينة، أو غفلة السّامع عن الالتفات إليها، والأصل عدم الغفلة في كلّ منها، وأمّا احتال تعمُّد المتكلّم في عدم نصب القرينة فهو مدفوع بأنّه خلاف الفرض؛ إذ المفروض كونه في مقام البيان، فلا منشأ لاحتال إرادة خلاف الظاهر إلّا احتال الغفلة من المتكلّم أو من السامع، وهو مدفوع بالأصل المتحقّق عليه بناء العقلاء.

الوجه الثاني: فهو أنَّ الأخبار المرويَّة عن الأئمَّة لم تصل إلينا كما صدرت عنهم؛ بل وصلت إلينا مقطّعة (٣)، ونحتمل وجود قرينة على خلاف ما نفهمه من الكلام، وقد خفيت علينا من جهة التقطيع، فلم ينعقد للكلام ظهور مع هذا الاحتمال، وليس المقام من باب احتمال وجود القرينة ليدفع بأصالة عدم القرينة؛ بل من باب احتمال قرينيَّة الموجود، وفي مثله لا تجري أصالة عدم القرينة، فلا ظهور للكلام بالنسبة إلى من لم يكن مقصودًا بالإفهام.

وأرجَعَ الشيخ المظفَّر مدرك حجِّيَة الظهور ودليلها في الدَّلالة اللفظيَّة إلى" تباني العقلاء في الخطابات الجارية بينهم على الأخذ بظهور الكلام، وعدم الاعتناء باحتمال إرادة خلاف الظاهر، كما لا يعتنون باحتمال الغفلة، أو الخطأ أو الهزل، أو

١ - محمَّد جواد مغنية: علم أصول الفقه في ثوبه الجديد - ٢٦

٢- مصباح الأصول - ١/١٤٠

٣- مثل ما وقع في الرواية الواردة في وسائل الشيعة في الباب الأوَّل وجوب العبادات من أبواب مقدمة العبادات في صحيح الفضيل، عن أبي جعفر في قال: (بُني الإسلام على خمس، على الصلاة والزكاة والحج والصوم والولاية ..) مع أن تمامه في الكافي في باب دعائم الإسلام: ولم يناد بشيء كها نودي بالولاية، فأخذ الناس بأربع وتركوا هذه يعني الولاية، الكليني: الكافي - ٢ / ١٨

إرادة الإهمال والإجمال، فإذا احتمل الكلام المجاز، أو التخصيص أو التقييد أو التقدير لا يوقفهم ذلك عن الأخذ بظاهره، كما يلغون أيضًا احتمال الاشتراك والنقل ونحوهما، ولابد أنَّ الشَّارع قد أمضى هذا البناء وجرى في خطاباته على طريقتهم هذه"(١).

لذا لا يمكن لنا أن نلجاً إلى التأويل في كلِّ الدَّلالات الظاهريَّة، فليست كلُّ الظواهر توجب التصرُّف في الظاهر، وأنَّها صالحة للتأويل؛ بل "لابدَّ في الأظهرية من أن تكون على وجه لو ألقي الأظهر والظاهر إلى العرف، واتَّصلا في الكلام، يفهم منه المراد بلا تأويل ومن غير أن يقع المخاطب في حيرة؛ بل بمجرَّد صدورهما عن المتكلِّم يحمل الظاهر على الأظهر، ويستفاد منه المراد، كما إذا لم يكن هناك إلَّا كلام واحد ظاهر في معنى واحد، فلو كانت الأظهرية بهذه المثابة تكون حيئذ قرينة على التصرُّف في الظاهر وحمله على ما لا ينافي الأظهر، وأمَّا لو كانت هناك مجرَّد أظهرية من غير أن تصل إلى هذه المرتبة فلا تكون قرينة على التصرُّف في التعربُّ ف والحمل، ولا يخرجه عن كونه تبرعيًّا "(۲).

### ثالثا: المُجمل

قال العلَّامة الحليِّ في تعريفه: "قد يكون لفظًا، باعتباره إرادة خلاف الظاهر منه، كالعام المخصوص، أو لا كالمتواطئ والمشترك، وقد يكون فعلًا، باعتبار عدم ما يدلُّ على جهة وقوعه"(٣).

وقيل فيه بأنّه: "ما لم يتّضح دلالته، ويكون فعلًا، ولفظًا مفردًا، أو مركبًا نحو قوله: عَلَيْ "لا صَلاة إلّا بفَاتِحَةِ الكتاب (٤)، وأمثاله من المركّبات التي تشتمل على



١ – أصول الفقه – ١ / ٧٧

٢- الميرزا محمَّد حسين الغروي النائيني: كتاب الصلاة - ١ / ٣٠

٣- مبادئ الوصول إلى علم الأصول-٦٨

<sup>. .</sup> ٤-ابن أبي جمهور الأحسائي:عوالي اللئالي- ١/ ١٩٦

كلمة ) لا ( التي تفيد نفي الجنس، نحو ) لا صَلاَةً إلَّا بطُهُور (١١)، و(لا بَيعَ إلَّا في مُلكِ)(٢) ، و(لا صَلاةَ لَمنْ جارهُ المسجدِ إلَّا في المسجدِ (٣) (، وغيرها، "فإنَّ النفي في مثل هذه المركّبات موجه ظاهرًا لنفس الماهيَّة والحقيقة، ووافق الشيخ المظفّر العلَّامة الحّلي في أنَّ الإجمال يقع في الفعل فضلًا عن اللفظ، فقال: "ما جُهل فيه مراد الفاعل ومقصوده إذا كان فعلًا، ومرجع ذلك إلى أنَّ المجمل هو اللفظ، أو الفعل الذي لا ظاهر له، وعليه يكون المُبيّن ما كان له ظاهر يدلّ على مقصود قائله، أو فاعله على وجه الظنِّ واليقين، فالمبيِّن يشمل الظاهر والنَّصّ معًا"(٤)، أي أنَّ دلالة المجمل تكون على نحوين: أمَّا أن تكون دلالة فعل المعصوم الله على نحو لا يمكن القطع ما يدلُّ على وجوبه أو استحبابه؛ لعدم اقترانه بقرينة تدلُّ على ذلك، أو قوله ويكون إمَّا مفردًا أو مركبًا، وهو أيضًا لم تتضح دلالته على المراد، "ولأجل صحَّة هذا التقسيم قالوا: إنَّ فعل المعصوم اللِّفي القُربيات يدلُّ على الاستحباب، وفي العاديات على الجواز، ولا يبدلُ على الوجوب، فلو صلَّى مع سورة كاملة، أو جلسة الاستراحة، يكشف ذلك عن استحباب العمل لا عن وجوبه "(٥).

فيتَّضح أنَّ المعيار في وصف اللفظ بالمجمل هـو ما يُتبادر من دلالته من ظهـور عر في لذلك قالوا: إنَّ" كلَّ ما كان له ظهور عُر في نعوّل عليه، ولا إجمال، وما ليس له ظهور عرفي يكون مجملًا تترتب عليه أحكامه، إذا لم يحل إجماله بدليل آخر "٢١). وقيل في تعريفه بأنَّه ما كان له دلالة على أحد أمرين، لا مزية لأحدهما على الآخر بالنسبة إليه، ولا يمكن حمله على المراد منه إلَّا بدليل من خارج، وهو بهذا يعمُّ القول والفعل وغيرهما من الأدلَّة المجملة، ليخرج بذلك على ما له دلالة

١ - الحر العاملي: وسائل الشيعة - ١ / ٢٥٦

٢-المصدر نفسة- ٢ / ٢٤٧

٣-القاضي النعماني المغربي: دعائم الإسلام- ١ / ١٤٨

٤- المظفر، الشيخ محمَّد: أصول الفقه - ١/ ٢٤٨

٥ - السُّبحاني، الشَّيخ جعفر: الوسيط في أصول الفقه- ١ ٢٤٤

٦- الجواهري، الشيخ حسن: القواعد الأصوليَّة -٢/ ٢٧١

على واحد لا غير، بحيث يكون لا مزية لأحدهما على الآخر، وبهذا القيد يخرج منه اللفظ الذي هو ظاهر في معنى وبعيد عن غيره، كالحقيقة والمجاز(١٠).

أمَّا الشيخ الأنصاري فجعل وصف المتشابه مَّا يشتمل عليه المجمل والمؤول فقال: "والمراد من المتشابه بقرينة قوله المينية (وَلَا تَتَبِعُوا مُتَشَابِهها دُونَ مُحْكَمِهَا فَتَضِلُّوا) هو الظاهر الذي أريد خلافه؛ إذ المتشابه إمَّا المجمل وإمَّا المؤول، ولامعنى للنهي عن اتِّباع المجمل، فالمراد إرجاع الظاهر إلى النَّصِّ أو إلى الأظهر "(٢).

وقد نهى المعصومون من اتباع المتشابه في مداليل أقوالهم، فقد روى الشيخ الصَّدُوق بسنده عن عليِّ بن إبراهيم بن هاشم عن أبيه عن أبي حيون مولى الرضا طِيهِ قال: مَنْ رَدَّ مُتَشَابِهَ الْقُرْآنِ إلى مُحْكَمِه هُدِيَ إلى صراط مُسْتَقِيم، ثمَّ قال: "إنَّ في أَخْبَارِنَا مُتَشَابِهَ الْقُرْآنِ وَمُحْكَمً الْقُرْآنِ فَرُدُّوا مُتَشَابِهَا إلى مُحْكَمِهَا، وَلاَ تَتَبِعُوا مُتَشَابِهَا إلى مُحْكَمِهَا فَتَضَلُّوا"(٣).

ثمَّ يَخلُص الشيخ الأنصاري إلى نتيجة مفادها" أنَّه لا يجوز المبادرة إلى طرح الخبر المنافي لخبر آخر، ولو كان الآخر أرجح منه، إذا أمكن رد المتشابه منها إلى المحكم، وأنَّ الفقيه من تأمل في أطراف الكلمات المحكيَّة عنهم، ولم يبادر إلى طرحها لمعارضتها بما هو أرجح منها. (٤)"

مقدار ما تجب فيه الزَّكاة من الغلَّاة

جاء في وسائل الشيعة عن محمَّد بن علي بن محبوب عن علي بن السّندي، عن صفوان بن يحيى عن إسحاق بن عمار عن أبي إبراهيم الله قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنِ السّعاقُ، الْخُشْرُ وَنِصْفُ ٱلْخُشْرِ الْخُشْرُ مَّا سَقَتِ اَلسَّماء، الْخُشْرُ وَنِصْفُ الْخُشْرِ الْخُشْرُ الْخُشْرُ مَّا سَقَتِ اَلسَّماء،



١- يُنظر: العِلَّامة الحلِّي: نهاية الوصول إلى علم الأصول- ٣/ ٢٢٨

٢- فرائد الأصول- تح / ٧٢

٣- عيون أخبار الرضا ١١١٠ ٢٦١ / ٢٦١

٤ – المصدر نفسه

وَنِصْفُ ٱلْعُشْرِ مَّمَا سُقِيَ بِالسَّوَانِي(١)، فقُلْتُ: لَيْسَ عَنْ هذا أَسألُك، إنّها أَسألُكَ فِيمَا خَرَج مِنه وَقَال: يُزكّى فِيمَا خَرَج مِنه وَقَال: يُزكّى مِنهُ ما خَرج مِنه وَقَال: يُزكّى ما خَرج مِنه وَقَال: يُزكّى ما خَرجَ مِنه قليلًا كانْ، أو كَثِيرًا من كُلِ عَشَرة واحد، وَمِنْ كُلِّ عَشَرة نِصفْ واحد، قُلْتُ: فَالْحِنْطَةُ وَالتَّمْرُ سَوَاءٌ ؟ قَالَ: نَعَمْ. (٢)"

فاحتمل الشيخ الطوسي عبر ذكر هذه الرواية مقدارين لما تجب فيه الزَّكاة، "أحدهما: أن يكونَ ما نقص عن الخمسة أوساق، يُستحب ذلك فيه من دون المفروض، والثاني: أن يكونَ المراد به ما زاد على الخمسة أوساق؛ لأنَّه ليس بعد ذلك نصاب آخر ينتظر بلوغه إليه كما يراعى فيما عدا الغلات؛ بل يزكى ما زاد عن النصاب الأوَّل قليلًا كان أو كثرًا. (٣)"

### رابعا: المُشترك

قال الجرجاني في تعريف أنّه: "ما وضِع لمعنى كثير بوضع كثير، كالعين، لاشتراكه بين المعاني، ومعنى الكثرة ما يقابل القلّة، فيدخل فيه المشترك بين المعنيين فقط، كالقرء، والشفق، فيكون مشتركًا بالنسبة إلى الجميع، ومجملًا بالنسبة إلى كلِّ واحد"(أ)، ومن شأن المشترك "أن لا يحمل على أحد معانيه إلَّا بقرينة "(٥). وقال المُحقِّق النائيني في المقدّمة الثانية: إنَّه "لا إشكال في وقوع الاشتراك في لغة العرب وغيرها؛ إنَّما الإشكال في مُنشئه، فالمعروف أنّه الوضع تعيينًا أو تعينًا؛ لكنّه يظهر من بعض المورِّخين أنّه حدث من خلط بعض اللغات ببعض، (مثلًا) كان يعبَّر عن معنى في لغة الحجاز بلفظ ويعبَّر عن ذلك المعنى في لغة الحجاز بلفظ ويعبَّر عن ذلك المعنى في لغة العراق بلفظ

آخر، ويذلك اللفظ عن معنى آخر، ومن جمعها أخيرًا وجعل الكلُّ لغةً واحدة

١ - مفردها سانية وهي الناقة يُستقى عليها، المعجم الوسيط، مادة (سنيَّ)

٢-الحر العاملي:وسائل الشيعة - ٦/ ١٢٣

۳- الاستبصار - ۲/ ۲۲ ۶- مه میااته مفارت - ۱۸۸

٤- معجم التعريفات-١٨٠.

٥- حسين آل عصفور: الأنوار اللوامع في شرح مفاتيح الشرائع- ١٣/ ٣٨٥.

حدث الاشتراك والترادف، ولا فائدة مهمَّة في تحقيق ذلك"(١).

وتتمثّل علاقة التأويل بالمشترك اللفظي أنَّ دلالة اللفظ المشترك تحتمل معاني عدَّة بصورة لا يمكن ترجيح معنى على آخر، وهذا غير ممكن فإنَّ المخاطب لابدً أنَّه كان يقصد في خطابه أحد تلك المعاني وليس جميعها، فقد تكون هذه المعاني متضادَّة في نفسها فلابدَّ من ترجيح أحدها، ويتمُّ ذلك عبر إعمال التأويل بدلالة إحدى القرائن الصارفة.

# (العِتْرة) من المعاني المشتركة

ومن أمثلة ما وقع فيه الاشتراك، مفردة (العترة) التي جاءت في الحديث المشهور في كتب الإماميَّة عن رسول الله عَيْلًة قوله: "كأنِّي قَدْ دُعيتُ فأَجبْتُ، وإنِّي تارِكٌ فيكم الثَّقَلَيْنِ أَحَدُهما أكبر مِن الآخر كتاب الله حبلٌ ممدودٌ مِن السَّاعِ إلى الأرض، وعتري أهل بيتى انظرُوا كيفَ تَخلفُوني فيهم"(٢).

جاء في معاجم اللغة أنَّ عترة الرجل: هم نسلُه كولده وولد ولْده، وفي أهل اللغة من وسّع ذلك فقال: إنَّ عترة الرجل هم أدنى قومه إليه في النسب (٣)، وعلى المعنيين فإنَّ (الحسنين) يُعَدّان من عترة النبي عَيْه، وهذا ما ذكره المجلسي بالقول: "فعلى القول الأوَّل: يتناول ظاهر هذا الخبر، وحقيقته الحسن والحسين، وأولادهما، وعلى القول الثاني: يتناول من ذكرناه ومن جرى مجراهم في الاختصاص بالقرب من النسب، على أنَّ الرسول عَيْه قد قيَّد القول بها أزال به الشبهة وأوضح القول بقوله عترتي أهل بيتي، فوجه الحكم إلى من استحقَّ هذين الاسمين، ونحن نعلم أنَّ من يوصف من عترة الرجل بأنَّهم أهل بيته هو ما قدَّمنا ذكره من أولاده وأولاد أولاده، ومن جرى مجراهم في النسب القريب "(١٤).



١- تقريرات لأبحاث الميرزا محمَّد حسين النائيني -١/ ١٥

٢- الشَّيْخُ الصَّدُوقَ: عيونَ أخبار الرضَّا ﷺ - ٢ ٢٢، الحر العاملي: وسائل الشيعة - ٥/ ١٤

٣- يُنظر آبن فارس: مقاييس اللغة - ٤/ ٢١٧.
 ٤- مرآة العقول: ٣/ ٢٣٧

وأجاب المجلسي على السؤال المتبادر عن معنى العترة، لدفع الشُّبه التي أحاطت بمعناها عند بعض الدارسين عمَّن ضمُّوا أزواج النبي إلى أهل بيته، وغيرهم كما جاء في كتاب (تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي) في شرح هذا الحديث قوله: "قَالَ التُّورْبَشْتِيُّ: عِتْرَةُ الرَّجُلِ أهل بَيْتِهِ وَرَهْطُهُ الْأَذْنَوْنَ، وَلاستعالهُمْ الْعُلَرةَ على أنحاءَ كَثيرَة بَيَّنَهَا رَسُولُ الله عَلَيَّ بقَوْله (أهل بَيْتي)؛ لِيُعْلَمَ أَنَّهُ أراد بِذَلِكَ نَسْلَهُ وَعَصَابَتَهُ الْأَدْنَيْنَ وَأَزْوَاجَهُ"(١)، وكذلك ما جاء في كتاب (مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح) قوله: "إنَّ أهل البيت غالبًا يكونون أعرف بصاحب البيت وأحواله، فالمراد بهم أهل العلم منهم المطّلعون على ســرته، الواقفون عـلى طريقتـه العارفون بحُكمـه، وحكمتـه، ومــذا يصلـح أنْ يكونوا مقابلًا لكتاب الله"(٢)، فهذا الانصراف للفظ (العترة) أخرجها عن المعنى المراد منه الذي يختصُّ بأهل البيت الله فقط دون غيرهم.

لذا يمكن القول: إنَّه إذا ورد لفظ مشترك في نصِّ من النُّصوص، وعلمنا بإمكان استعمال اللفظ في أكثر من معنى، وكان اللفظ خاليًا من القرينة المعيِّنة لبعض معانيه فيصبح مُجملًا، وإن قلنا بجواز الاستعمال في أكثر من معنى، وكان اللفظ خاليًا عن القرينة على إرادة الكل أو بعض من الكل فهو مجمل أيضًا، وإن كان مع القرينة على إرادة بعض معيَّن فيحمل عليه، وإن كان مع القرينة على إرادة الجميع فيحمل عليه ولا إجمال. خامسًا: المؤوَّل

عرَّفه الأصوليُّون بقولهم: "هو اللفظ الذي خرج عن ظهوره الذاتي، وأريد منه خلاف ظاهره بواسطة القرينة، فيدخل فيه كلِّ لفظ عُلم استعماله في غير ما وضع له بقرينة حاليَّة أو مقاليَّة، فمنه: العام الذي عُلم تخصيصه، والمطلق الذي عُلم تقييده"(٣).

١ - المباركفوري: تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي - ٩ ٢٠٣

٢- الملاعلي القاري، مرقاة الفاتيح شرح مشكاة المصابيح - ١٨/ ٢٤ ٣-المشكيني، الشيخ علي: اصطلاحات الأصول - ٢٣٣

ويظهر من ملاحظة تقسيهات الأصوليين لدلالة ألفاظ الحديث، يتبين موقع التأويل ومجاله في هذه الأصناف عبر إرادة المعاني غير المتبادرة من الكلام للوهلة الأولى "فإنَّ أثر التأويل يتَّصل بالمعنى لا بالألفاظ؛ إذ هو تصرف المجتهد في توجيه اللفظ إلى معنى محتمل استنادًا إلى دليل دون أن يخلَّ ذلك بالدَّلالة اللغويَّة للألفاظ، أو يؤدِّي إلى معارضة ما هو معلوم من الدين بالقطع"(١).

### التطهير بالماء والنار

روى الشيخ الصَّدُوق أنَّه "سَأَلَ الْحَسَنُ بْنُ مَحْبُوبِ أَبَا الْحَسَن اللهُ عَنِ الْجُصِّ وَ الْسَجِدُ أَيُسْجَدُ الْجُصِّ بِهِ الْسُجِدُ أَيُسْجَدُ عَلَيْهِ بِالْعَذِرَةِ وَعِظَامِ الْمُوْتَى، شَمَّ يُجَصَّصُ بِهِ الْسُجِدُ أَيُسْجَدُ عَلَيْهِ؟ فَكَتَبَ اللهُ إليه بِخَطِّه أَنَّ النَّارَ وَالْسَاءَ قَدْ طَهَّرَاهُ" (٢).

قال السيِّد العاملي في المدارك: "يمكن أن يستدلَّ بها على طهارة ما أحالته النار، بأنَّ الجصَّ يختلط بالدخان، والرماد الحاصل من تلك الأعيان النجسة، ولولا كونه طاهرًا لما ساغ تجصيص المسجد به والسجود عليه "(")، فوصف صاحب مفتاح الكرامة أنَّ الحديث مؤوّل، أي لابدَّ من عدم الأخذ بدلالته الظاهريَّة المتبادرة فقال: إنَّ "خبر الحسن مؤوّل بإرادة معنى النزاهة وكون العذرة والعظام يابسين، ولولا ذلك لزم القول بطهارة ما يرسب فيه الغسالة كالأرض الرخوة "(٤).



١ - الذوادي بن بخوش قوميدي: تأويل النصوص في الفقه الإسلامي، دراسة في منهج التأويل الأصول - ٩١

٢- من لا يحضِرُه الفقيهُ - ١ / ٢٧٠

٣- مدارك الأحكام - ١٢٧.

٤ - العاملي السيِّد محٰمَّد جواد: مفتاح الكرامة - ١/ ٣١٣



# الجمع بين الأدلَّة المتعارضة

سعى الأصوليُّون إلى تأسيس قاعدة أصوليَّة تهدف إلى الجمع بين مداليل الروايات المتعارضة تعارضًا بدويًا، بحيث يمكن انحلاله بإعمال بعض وسائل الجمع والتوفيق بينها، فقالوا بأنَّ "الجمع بين الدليلين أولى من الطرح "(۱)، أو أنَّ "العمل بالدليلين مهما أمكن خير من ترك أحدهما وتعطيله"(۲).

وقد أوضح الشيخ ابن أبي جمهور الإحسائي (ت ٩٠٠هـ) آلية العمل بهذه القاعدة التي ادَّعي عليها الإجماع؛ إذ يقول: "فكلُّ حديثين ظاهرهما التعارض يجب عليك أوَّلًا البحث عن معناهما، وكيفيَّة دلالة ألفاظها، فإن أمكنك التوفيق بينها بالحمل على جهات التأويل والدَّلالات فاحرص عليه، واجتهد في تحصيله، فإنَّ العمل بالدليلين مها أمكن خير من ترك أحدهما وتعطيله بإجماع العلماء، فإذا لم يتمكَّن من ذلك ولم يظهر لك وجهه فارجع إلى العمل"(")، وأطلق الأصوليُّون على عمليَّة الجمع تلك بعمليَّة الجمع الدَّلاني .

# الجمع الدَّلاليّ (العُرفي):

هو أن يُجمع بين مداليل الأخبار المتعارضة، ما كان فيه التعارض بدويًا على نحو يكون فيه "أخذ إحدى الدلالتين والتصرُّف في الأخرى بحيث يرتفع التنافي بينها، أو التصرُّف في كلتا الدَّلالتين (٤)"، فالجمع الدَّلاليّ حاصله "أنَّ التعارض إذا لم يكن مستقرًا في نظر العُرف؛ بل كان أحد الدليلين قرينةً على تفسير مقصود الشَّارع من الدليل الآخر، وجب الجمع بينها بتأويل الدليل الآخر

١-الوحيد البهبهاني: الفوائد الحائريَّة - ٢٣٥.

٢- عوالي اللآلي - ٤/ ١٣٦.

٣- المصدر نفسه- ٤/ ١٣٦.

٤ - المشكيني الشيخ علي: اصطلاحات الأصول، ١٩٣

وفقًا للقرينة "(١)، أي: "أن يفسِّر النَّصّ في ضوء سياقه الـذي ورد فيـه، أو في ضوء النُّصوص الأخرى الواردة في المسألة المطروحة، أو غيرها مَّا تفتقر إلى التوضيح للإجمال الذي يطبع النَّصّ، وهذا ما يندرج ضمنه التأليف بين النُّصوص "(٢). ومن الواضح أنَّ غرضهم من استعمال هذه القاعدة هو رفع التنافي بين مدلولي الخبرين، من دون الالتفات إلى مقام العمل، فالغرض من تدوين كتاب الاستبصار؛ كان لردِّ ما طُعن على ما ورد من تنافٍ، وتعارض لبعض الأخبار في كتب الأخبار، فيجرى الجمع في العام والخاص بالتخصيص، وفي المطلق والمقيَّد بالتقييد، وفي عامّين أو مُطلقين متناقضين، وفي أمر ونهي بينها تناقض بحمل الأوَّل على النُّدب والثاني على الكراهة، وغير ذلك(٣)، ويتمُّ ذلك من ما يفهمه العرف من مجموع الخبرين من معنى، يكون مطابقًا لما جُمع بين الخبرين طبق هذه القاعدة، "بحيث لو عُرض على عموم الناس هذان الكلامان لما بقى العرف متحبرًا؛ بل إنَّهم يتوسَّلون بهذا الجمع "(١)، ومثاله حمل المقيَّد على المطلق، فإذا ورد دليلان متعارضان من حيث الدَّلالة، فإنَّ رأى العُرف إمكان الجمع بينهما بمعونة القرينة، بحيث لم يبق متحيرًا في استكشاف المراد منها "بأن تقوم بتوسعة أو تضييق دائرة موضوع الحكم، أو تقوم بتغيير نوع الحكم من الوجوب إلى الاستحباب أو الإباحة، ومن الحرمة إلى الكراهة، علمنا بأنَّ مراد الشَّارع هو ما قامت عليه القرينة "(٥).

فيحصل من ذلك ضمّ أحدهما إلى الآخر ظهورًا آخر لأحدهما، أو لكلّ واحد منهما غير ما كان ظاهرًا فيه من دون ملاحظتهما معًا، بحيث يكون أحدهما قرينةً

١-الصِدر، السيِّد محمَّد باقر: دروس في علم الأصول- ١/ ٤١٧.

٢-العلَّامة الحلِّي: منتهى المطلب في تحقّيق المذهب- ١/ ٤٣.

۱-العارمة احتي. منهى المطنب في عليق المدهب- ۱ / ۲۰. ٣- يُنظر: النراقي، الشيخ محمَّد مهدى: أنيس المجتهدين في أصول الفقه - ٢/ ٩٧٥

<sup>؟ -</sup> هاشم الهاشمي: تعارض الأدلَّة واختلاف الحديث - ٧٤٥

٥- الهاشمي،علي تحسن مطر: بحوث نقديَّة في علم الأصول-١٥٢

على التصرُّف في الآخر، أو كلّ واحد منها قرينة للآخر فيكون الاستظهار من جهة القرينة، فلا بدّ من الجمع بين الدليلين لمساعدة طريقة المحاورة العرفيَّة عليه فينتفي التعارض بينها (١)، وسنعرض في المطالب الآتية صور الجمع الدَّلاليّ التي أسَّس لها الأصوليُّون.

### المطلب الأوَّل

### الحمل على الحقيقة اللغويَّة دون الشرعيَّة

المراد من دلالة اللفظ على الحقيقة الشرعيَّة: "هي كون الألفاظ مستعملة في لسان الشَّارع لمعانيها الجديدة بلا قرينة، أمَّا لأنَّ الشَّارع وضعها للمعاني الجديدة، أو كانت موضوعة لمعنى آخر، ونقلها للمعنى الجديد، بحيث صارت تستعمل فيها بدون حاجة إلى قرينة"(٢).

ولا شَّك في أن المسلم يفهم من بعض الألفاظ المخصوصة، كالصَّلاة والصوم ونحوهما معاني خاصَّة شرعيَّة، وبأنَّ هذه المعاني حادثة، لم يكن يعرفها أهل اللغة العربيَّة قبل الإسلام، وإنَّ انقلت تلك الألفاظ من معانيها اللغويَّة إلى هذه المعاني الشرعيّة.

ولكن وقع الشك عند الأصوليين في أنَّ هذا النقل هل واقع في عصر الشَّارع المقدَّس على نحو الوضع التعييني، أو التعيّني (٣) فتثبت الحقيقة الشرعيَّة؟ أو أنَّه وقع في عصر ما بعده على لسان أتباعه المتشرِّعة فلا تثبت الحقيقة الشرعيَّة؛ بل الحقيقة المتشرعيَّة، والفائدة من هذا النزاع تظهر في الألفاظ الواردة في كلام الشَّارع المجرَّدة عن القرينة، سواء كانت في القرآن الكريم أم في السُّنَّة الشريفة (١٠).

١ - يُنظر: الوحيد البهبهاني: الفوائد الحائريَّة - ٧٣٥، و الخراساني الشيخ محمَّد علي الكاظمي: فوائد الأصول- ٧٢٧ و ٧٢٧ و ٧٢٧

٢- الشريف، السيِّد فاضل: الفوائد الأصوليَّة، منِ إفادات الشيخ مهدي المُصلِّي -١٩

٣- دلالة الألفاظ على معانيها الأصل فيها أن تكون ناشئة من آلجعل والتخصيص، ويسمّى الوضع حينئذ:
 (تعيينيًا)، وقد تنشأ الدَّلالة من اختصاص اللفظ بالمعنى الحاصل هذا الاختصاص من الكثرة في الاستعمال على درجة من الكثرة أنّه تألفه الأذهان على وجه إذا سمع اللفظ ينتقل السامع منه إلى المعنى، ويُسمّى الوضع حينئذ: )تعينيًا)، المظفر: أصول الفقه - ١/ ٨٢

٤ – المصدر نفسه

فعلى القول الأوَّل يجب حملها على المعاني الشرعيَّة، وعلى الثاني تُحمل على المعاني اللغويَّة؛ المعاني اللغويَّة ولا على اللغويَّة؛ اللغويَّة ولا على اللغويَّة والمجاز بناءً على رأي من يذهب إلى التوقف فيها إذا دار الأمر بين المعنى الحقيقي والمجاز المشهور؛ إذ من المعلوم أنَّه إذا لم تثبت الحقيقة الشرعيَّة فهذه المعاني المستحدثة تكون – على الأقل – مجازًا مشهورًا في زمانه (۱).

إلّا أنّ الاستعمالات الواردة عن النبّي عَيْد والواصلة إلينا كلّها نُقلت إلينا من طريق الأئمّة وكلّها محفوفة بالقرينة على المراد من هذه الألفاظ؛ وذلك لأنّه لا إشكال في صيرورة الألفاظ المذكورة حقائق في معناها المخترعة في لسان الأئمّة وإلى لشيوع الاستعمال في ألسنتهم فصارت حقائق متشرعيّة في عصرهم قطعًا، لبلوغ المدّة من عصر النبيّ عَلَيْ إلى ما يقرب من مائة سنة، وأكثر الأخبار المنقولة إلينا من الأئمّة الفافا نقلوا عن النبيّ عَلَيْ استعمال هذه الألفاظ، كقوله على: (صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي)، مثلًا بلا نصب قرينة على معنى آخر يقطع بإرادته عَلَيْ المعنى المخترع المخصوص لا غيره، وإلَّا لذكروا ثمّة قرينة على خلاف ما صارت حقيقة فيه في لسانهم. (٢)

فمتى ورد خطابٌ من الله تعالى أو من الرسول على "نُظِر فيه، فإن كان استعماله في اللغة والعرف والشرع سواء مُمل على مقتضى اللغة، وإن كان له حقيقة في اللغة وصار في العرف حقيقة في غيره وجب حمله على ما تُعرف في العرف، وكذلك إن كان له حقيقة في اللغة، أو العرف وقد صار بالشرع حقيقة لغيره، وجب حمله على ما يُعرف بالشرع، وكذلك إذا كانت اللفظة منتقلة عن اللغة إلى العرف، ثمّ استعملت في الشرع على خلاف العرف، وجب حملها على ما تقرّر في الشرع؛ لأنّ خطاب الله تعالى وخطاب النبي على ينبغي أن يُحملا على ما تقتضيه الشريعة؛ لأنّه المستفاد من هاتين الجهتين "(").



١ – المصدر السابق

٢- الخلخالي، السيِّد محمَّد مهدي: أصول فقه الشيعة-١/ ١٨٨

٣-الشيخ الطوسي: العدَّة في أصول الفقه - ٤١

وتتمثّل الثمرة من البحث في التفريق بين الحقيقة الشرعيّة، والحقيقة اللغويّة أنّه لابدّ من "حمل الألفاظ المُستعملة في لسان الشّارع والرّوايات على معانيها الشرعيّة عند فقدان القرينة إن قلنا بببوت الحقيقة الشرعيّة، وإلّا تُحمل على معانيها اللغويّة، فإذا قال الشّارع المقدّس مشلًا: (صلّوا عِنْدَ رُؤْيَة الهللال)، ولم ينصب قرينة على مراده، مُحملت الصّلاة على معناها الشرعيّ وهو الأركان المخصوصة بناءً على ثبوت الحقيقة الشرعيّة، وعلى معناها اللغويّة وهو الدعاء بناءً على عدمه"(١).

### تطهير البئر

روى الشيخُ الطوسيُّ في الاستبصار عن أحمد بن محمَّد عن محمَّد بن إسماعيل بن بزيع قَالَ: كَتَبُتُ إلى رَجُلِ أَسْأَلُهُ أَنْ يَسْأَلَ أَبَا الْخَسَنِ الرِّضَا اللِهِ عَنِ الْبُشْرِ تَكُونُ فِي الْلنْزِلِ لِلْوُضُوءِ فَتَقْطُرُ فِيهَا قَطَرَاتُ مِنْ بَوْلِ أُو دَم، أُو يَسْقُطُ فِيهَا شَيْءٌ مَنْ عَذِرَةً كَالْبَعْرَة وَنَحْوِهَا مَا الَّذِي يُطَهِّرُهَا حتَّى يَحِلَّ الْوُضُوءُ مِنْهَا لِلصَّلَاةِ؟ مَنْ عَذِرَةً كَالْبَعْرَة وَنَحْوِهَا مَا الَّذِي يُطَهِّرُهَا حتَّى يَحِلَّ الْوُضُوءُ مِنْهَا لِلصَّلَاةِ؟ فَوَقَعَ اللهِ بَخَطِّهِ فِي كتابِي: تَنْزَحُ مِنْهَا دِلَاءً" (٢).

وجاء في تهذيب الأحكام عن على بن يقطين، عن أبي الحسن موسى الله قال: "سَأَلْتُهُ عَنِ الْبِثْرِ تَقَعُ فِيهِ الْحَامَةُ أو الدَّجَاجَةُ أو الْفَأْرَةُ أو الْكَلْبُ أو الْهِرَّةُ، فَقَالَ: يُعْذِيكَ أَنْ تَنْزَحَ مِنْهَا دِلَاءً فإنَّ ذَلِكَ يُطَهِرُها إِنْ شَاءَ اللهُ تعالى"(٣).

وجاء عن الشيخ يوسف البحراني (ت: ١١٨٦هـ) في هذينِ الخبرينِ قوله: "فأمَّا الخبر الأوَّل فالظاهر حمل الطهارة فيه على المعنى اللغوي، والحِل: بمعنى تساوي الطرفين، فإنَّه قبل إزالة المقدار مكروه، فإذا نُزح أبيحَ استعماله بلا كراهة، ويؤيِّد ذلك أنَّه في الكافي بعد نقل هذه الرواية أردفها بما قدَّمنا نقله في أخبار الطهارة

<sup>·</sup> ١ - الشيرازي، الشيخ ناصر مكارم: أنوار الأصول-١/ ٩٩

٢- الاستبصار- ١ / ٤٤

٣- تهذيب الأحكام - ١ / ٢٣٧

بالسَّند المذكور، فقال: وبهذا الإسناد قال: (مَاءُ الْبئر وَاسِعٌ لاَ يُفْسِدُهُ شَيْءٌ إلَّا أَنْ يَتَغَيَّرَ بِه)"(١)، فرواية الراوي بعينه لهذين الحكمين ما يبعُـد اختـالف الحكمين فيها، وإلّا لفحص وسأل عن ذلك، سيَّما مع صراحة الرواية الثانية في الطهارة، ويعضَّد ذلك أنَّ الراوي بعينه قد روى ما يدلُّ على الطهارة بوجه أصرح، كما تقدُّم من روايته الأخرى، فيتعيَّن التأويل في هذه الرواية جمعًا بينها "(٢).

#### المطلب الثاني

حمل العام على الخاص (تخصيصه)

ذكر علماء الأصول تعريفين للعام والخاصّ:

١ - ما ذكره الشيخ المفيد بقوله: "والعام في معنى الكلام، ما أفاد لفظ اثنين فها زاد، والخاص ما أفاد واحدًا دون ما سواه "(٣)، وتابعه على ذلك الشريف المرتضى في الذريعة بقوله: "إنَّ العموم ما تناول لفظين شيئين فصاعدًا، والخصوص ما تناول شيئًا واحدًا"(٤).

٢- فرّق الشيخ الطوسي بين العامِّ والخاص فقال في العام: "إنَّه يستغرق جميع ما يصلح له، ومهذا يتميَّز عن غيره ممَّا لا يشركه في هذا الحكم، وأمَّا الخاص فهو ما يتناول شيئًا مخصوصًا دون غيره، ممَّا كان يصح أن يتناوله"(٥).

٣- أمَّا المعاصرون فعرَّفوا العام والخاص بقولهم: هو "اللفظ الشامل بمفهومه لجميع ما يصلح انطباق عنوانه عليه في ثبوت الحكم له، وقد يقال للمحكم إنَّه عام أيضًا باعتبار شموله لجميع أفراد الموضوع، أو المتعلق، أو المكلَّف أمَّا الخاص فهو الحُكم الذي لا يشمل إلَّا بعض أفراد موضوعه، أو المتعلق الخاص



١ - وسائل الشيعة - ١ / ١٧٠

٢ – الحدائق الناضم ة – ١ / ٤١٨

٣- التذكرة بأصول الفقه - ٣٣

٤ - الذريعة إلى أصول الشريعة - ١/ ١٩٧

٥- العدّة في أصول الفقه- ١/ ٢٧٣.

أو المكلف، أو أنّه اللفظ الدال على ذلك"(١)، وعمّا يصح الاستشهاد به ما ذكره الشيخ محمّد مهدي النراقي (ت٩٠١هه) في أنيس المجتهدين في قوله عَيَّة: (أفضلَ الصّلاة صلاة المرْء في بَيْتِه إلّا المحتوربَة)، مع قوله: عَيَّة (صَلاةٌ في مَسْجِدي هذا خَيْر مِن ألْف صَلاة فيما سِواه، إلّا المسْجِدَ الحَرام)، فإنّ الأوّل عام في المواضع خاص بالنافلة، والثاني عام في الصّلاة خاص بغير المسجد الحرام، ففي أفضلية النافلة في البيت أو في المسجد يحتاج إلى مرجِّح (١).

وأمَّا التخصيص: "هو الإخراج لبعض ما يتناوله اللفظ، وذلك إنَّما يكون مع صحَّة الإرادة لغةً، ولو كان ما يخرجه العقل تخصيصًا لوجب أن يكون اللفظ صاحًا لما أخرجه العقل، وذلك باطل قطعًا؛ لأنَّا نعلم بالضرورة أنَّ المتكلِّم لا يصحُّ أن يريد لغة بلفظه الدَّلالة على ما هو مخالف لصريح العقل"(").

ويُعدُّ التخصيص "نمط من أنهاط الجمع الدَّلاليّ العُرفي، ذلك أنَّ العُرف (أبناء المجتمع) عندما يرون لفظًا عامًّا اقترن به لفظ خاصٍّ في نفس النَّصّ أو في نصِّ آخر، فإنَّهم يجمعون بين دلالة العامِّ ودلالة الخاصِّ بقصر حكم العام على أفراده التي لم يخرجها الخاص من دائرة شموليَّة العام، فالتخصيص إخراج واستثناء من حكم العام، أو كها عرَّفوه هو حمل العام على الخاص "(1).

### حكم العمل بالعام

جَوَّز الفقهاء العمل بالحديث الذي يُستفاد منه دلالته على العموم بشرط أن لا يوجد مخصص له فقيل: "جواز العمل بالعامِّ إذ لم يوجد مُخصِّص مُتَّصل، ولا يتوقف العمل به على البحث عن مخصِّص منفصل، لأنَّ المخصص لا يكون إلَّا متصلًا، أمَّا المنفصل فهو ناسخ لا مخصص، وهو رأي أكثر الأحناف واختاره

١ - المظفر: أصول الفقه - ١/ ١٢٤

٢- يُنظرِ: أنيس المجتهدين في علم الأصول-٢/ ٩٧٦

٣- العلَّامة الحلِّي: غاية الوضوح وإيضاح السُّبلِ في شرح مختصر منتهى السؤل والأمل لابن الحاجب-٢/ ١٥٧ ٤-عبدالهادي الفضلي: الوسيط في قواعد فهم النَّص - ١٣٦

العلّامة من الإماميّة في التهذيب"(١) فالأصل هو دلالة الحديث على العامّ فلا ريب "أنّ العامّ إذا لم يلحقه الخاص دلّ بظاهره على استغراق ما يصدق عليه بالكامل، وعليه نسأل: إذا لحقه الخاص فهل يبقى على ظهوره العام على ما كان من الاستغراق قبل التخصيص، أو أنّ الخاص يصرفه إلى ما بقى بعد التخصيص؟"(٢).

وتتضح الإجابة عن هذا التساؤل من طريق بيان عمليَّة التوفيق بين الدَّلالة على العام المتعارضة ظاهرًا، مع الدَّلالة على الحكم الخاص إن كانا متكافئين ـ أو الخاص أقوى، فالخاص مقدَّم، وأمَّا إذا كان العام أقوى فلابدَّ من العمل على العام، والخاص يُطرح، أو يؤوَّل بحيث يرجع إلى العام؛ لما عرفت من أنَّ المعارض إذا كان أقوى فالعمل به متعين؛ لأنَّه الراجح، ومقابله يصير مرجوحًا"(٣).

وقد جعل الأصوليُّون المُخصِّص على قسمين:

١ - المُخصِّص المتَّصل: "ويسمَّى (المخصِّص غير المستقل)، وهو ما يكون جزء من الكلام المشتمل على العامِّ ولا يستقل بنفسه؛ بل يتعلَّق معناه بالعامِّ ويكون مقارنًا له"(٤)

٢- المُخصِّص المنفصل: وهو الذي يقترن به مخصصه في الكلام نفسه؛ بل يرد في كلام آخر مستقلًا قبله أو بعده، فيكون أيضًا قرينة على إرادة ما عدا الخاص من العموم، فإذا لا فرق بين القسمين من ناحية القرينة على مراد المتكلِّم، وإنَّما الفرق بينهما من ناحية انعقاد الظهور في العموم: ففي المتصل لا ينعقد للكلام ظهور إلَّا في الخصوص، وفي المنفصل ينعقد ظهور العامِّ في عمومه، غير أنَّ الخاص ظهوره

١ - الشِيخ حسن ابن الشهيدِ الثاني: معالم الدين وملاذ المجتهدين - ١٢٢

٢- محمَّد جواد مغنيه: علم أصول الفقه في ثوبه الجديد - ١٦٨

٣- الوحيدِ البهبهاني: الفوائد الحائريَّة - ٩ ٣١٣ُ

٤ - البهادليُّ: مفتاح الوصول إلى علم الأصول - ١/ ٣٩٧

أقوى، فيقدم عليه من باب تقديم الأظهر على الظاهر أو النَّصّ على الظاهر (١).

ومثال ذلك ما ورد في بعض الروايات عن المعصوم الله عبر وضع قاعدة كليَّة في باب النجاسات" كُلَّ شَيْء يَطيرُ فَلَا بَأْسَ بِبَوْله وَخُرْئه "٢١)، وورد في بعضها الآخر "اغْسلْ ثَوْبَكَ منْ أَبْوَال مَا لاَ يُؤْكَلُ لَخْمُهُ" (٣)؛ إذ يتعارضان في الطائر الذي لا يؤكل لحمه؛ فإنَّ مقتضي الأوَّل طهارته، ومقتضى الخبر الثاني نجاسته، ولكن لو تأملنا بدقَّة في هذين الدليلين، لرأينا أنَّنا لو خصَّصنا الأوَّل بالثاني، وقلنا بنجاسة بول الطائر، لزم أن يكون عنوان الطائر في الخبر الأوَّل لغوًا، وأمَّا لو عكسنا الأمر وخصصنا الثاني بالأوَّل وحكمنا بطهارة بول الطائر، فتبقى دلالة (مالا يؤكُل لحمُّه) على حالها؛ ولكن يخصص بغير الطائر من سائر الحيوانات، فلا يلزم اللغويَّة من ذكره"(٤).

ومن أمثلة ما جاء في تأويل دلالة العام على الخاص:

بيع كلب الصيد

روى الكُلينيُّ بسنده عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله الله على قال: السُّحْتُ (٥) ثَمَنُ الْمُنْةَ، وثَمَنُ الْكُلْب، وثَمَنُ الْخَمْرِ، ومَهْرُ الْبَغِيِّ، والرِّشْوَةُ فِي الْخُكْم، وأَجْرُ الْكَاهِن "(٦).

فالحديث يدلّ على حُرمة بيع الكلب مطلقًا لمجيء اللفظ بصيغة المفرد المعرف بأل الذي يدلُّ على العموم لاستغراقه كل ما يصدق عليه اللفظ من

١ – يُنظر: المظفر: أصول الفقه – ١/ ٩٧

٢- الكافي - ٣ / ٥٨

٣- المصدر نفسه -٣/ ٥٧

٤ -هاشم الهاشمي: تعارض الأدلَّة واختلاف الحديث -٣١ ٥ - السُّحْتُ والسُّحُتُ: الحرام وقد أَسْحَتَ الرجلُ في تجارته، إذا اكتسب السُّحْتَ. وسَحَتَةُ وإِسْحَتَةُ، أي استأصله. وقرئ: "فَيَسْحَتُكُمْ بِعَذَابْ". ومال مَِسْحِوت وَمُّسْحَتٌ، أي مُذْهَبٌ قال الفرزدق: وعَضُّ زمانٍ يَا بنَ مروان لم يَدُّع ... من الماء إلا مُسْحَتًا أو مُجَلُّفُ، وسَحَتُّ الشحمَ عن اللَّحم، إذا قشرتَه عنه، مثَّل سَحَفْتَهُ. ورجل مَسْحوتُ الجوف، إذا كان لا يشبَع.، الجوهري الصحاح في اللغة: ١/ ٣٠٥

٦- الكافي - ٥/ ١٨٩

كلب الصيد"، فإنَّه متى كان فيها الألف واللام، ولم يكن المراد بهما المعهود والمعرف أفاد الاستغراق"(١).

ولخلو المتن من وجود قيد، أو قرينة تُقيد هذا الإطلاق، لذلك استظهر المجلسي من دلالة الرواية حُرمة بيع مطلق (الكلب)؛ لكنّه استثنى من التحريم (كلب الصيد)، فقال: "ظاهره تحريم بيع مطلق الكلب، وخصّه الأصحاب بها عدا الكلاب الأربع"(٢)، وعدَّ المُحقِّق الحليِّ إنَّ الحكم بجواز بيع الكلب مخصَّصة (بكلب الصيد) دون غيره فيقول: إنّه "لا يجوز بيع شيء من الكلاب إلَّا كلب الصَّيد"(٣)، واستدلَّ بها حاء في الرواية عن أبي بصير أنّه قال: سألت أبا عبد الله ولي عن ثمن كلب الصيد، فقال: لا بأس بثمنه، والآخر لا يحلُّ ثمنه، وقال: أجرُ الزانية سُحُتُ، وثمنُ الكلب الذي ليس بكلب الصيد سُحت"(١)، وهو ما ذهب إليه السيِّد الخوئي بقوله: "الظاهر الذي ليس بكلب الصيد سُحت"(١)، وهو ما ذهب إليه السيِّد الخوئي بقوله: "الظاهر ويطلق عليه الصَيود بالحمل الشايع"(٥).

# النظر بالمرآة للمُحرِم



١ - الشيخ الطوسي: عدة الأصول- ١ / ٢٧٦

٧- مرآة العقول - ١٩ / ٩٠ ، وقال الشهيد الثاني: "لا خلاف في جواز بيع كلب الصيد في الجملة؛ لكن خصه الشيخ بالسلوقي، كما لا خلاف في عدم صحة بيع كلب الهراش، وهو ما خرج عن الكلاب الأربعة، أي كلب الماشية، والزرع، والصيد، والحائط، ولم يكن جروا، والأصح جواز بيع الكلاب الثلاثة لمشاركتها لكلب الصيد في المعنى المسوغ لبيعه، ودليل المنع ضعيف السند قاصر الدلالة، وفي حكمها الجر والقابل للتعليم، ولا يشترط في اقتنائها وجود ما أضيفت إليه، وكلب الدار يلحق بكلب الحائط"، الشهيد الثاني: مسالك الأفهام - ٣ / ١٣٥٥

٣- المحقّق الحلّي، أبو القاسم نجم الدين جعفر بن الحسن: شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام - ١ / ٢٧٥ ٤- من لا يحضره الفقيه - ٣/ ١٧٣، الشيخ الطوسي: تهذيب الاحكام- ٦/ ٣٥٧

٥ - مصباح الفقاهة ١٥٧ /١٥١

۲- الكافي - ٤/ ٥٠٩

سواء أكان رجلًا أم امرأة، كما ذهب إليه الشيخ الصَّدُوق والطوسي والحلبي وابن إدريس (ت٩٨٥هـ) وغيرهم من الفقهاء (١)، بينما خصّ بعضهم ذلك بالزينة، كما هو ظاهر الشهيد في (الدروس) والمُحقِّق الأردبيلي، والمحدّث العاملي في (الوسائل)(٢).

ومن خلال فتاوي الفقهاء، وفهمهم للحديث يتَّضح أنَّ بعضهم عَدَّ مطلق النظر مُحَرَّمًا وبعضهم الآخر قيَّد التحريم بالنظر للزينة، وهو ما صرَّح به العلَّامة المجلسي بالقول: "ويبدلُ ظاهرًا على تقييد التحريم بقصد الزينة، والأولى الترك مطلقًا كما هو ظاهر الأكثر، والأحوط التلبية بعد النظر لقوَّة سند الخبر وإن لم أره في كلام الأصحاب"(٣)، فشرط النظر في المرآة التي يجب معها التلبية هي أن يكون بقصد الزينة، أمَّا إذا لم يكن بقصد الزينة؛ فلا حرمة فيه وهو ماذهب إليه صاحب الجواهر بالقول: "ولا بأس بما يحكى الوجه مثلًا من ماء، وغيره من الأجسام الصقيلة؛ بل لا بأس بالنظر في المرآة"(٤)، لأنَّ اشتراط المعصوم الله بالتلبية عند النظر فيه دلالة على إباحة النظر في المرآة، وهو تقييد لمطلق التحريم الذي جاء في روايات أخرى، والنظر في المرآة في حدِّ ذاته ليس بزينة"؛ بل هي مقدمة لها باعتبار أنَّ من يريد الزينة في العرف ينظر إليها ليرى ما فيه من الغبار والدرن، وأمَّا النظر بما هو نظر لا يحسب زينة أيضًا؛ بل هو مقدِّمة لها فلا يتعلَّق النهي التكليفي به كم الا يتعلُّق بنفس المرآة بم اهي آلة شفافة حاكية "(٥)، فقد يحصل أن ينظر المحرم في المرآة لا لقصد الزينة، نحو نظر السائق في المرآة، أو النظر في الماء

٢- يُنظرُ: الشهيد الأوَّل: الدروسُ الشرعَيَّة في فقه الإماميَّة، ١/ ٣٨٥، المحقِّق المقدس الاردبيلي: مجمع الفائدة والبرهان في شرح إرشاد الأذهان، ٦/ ٣٩٣، الحر العاملي: وسائل الشيعة - ١٢/ ٤٧٢

٣- المجلسي: مرأة العقول - ١٧/ ٣١٥

٤- النِّجفيِّ الشَّيخِ محمَّد حِسن: جواهر الكلام في شرِح شرائع الإسلام - ١٨/ ٣٤٩

٥- الكَلْهَايْكَانِي السيِّد محمَّد رضا الموسوي: كتَابُ الحج - ٢/ ١٢٤

الراكد، أو بالأجسام الشفافة، الذي لا يعدُّ عرفًا من الزينة، فجاء التخصيص هنا بالمفهوم المستفاد من الرواية .

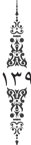
المطلب الثالث

حمل المطلق على المقيد (تقييده)

من المعلوم أنَّ الكلام إذا كان مطلقًا أو عامًّا، لا يستقر له ظهورُ تامُّ على المعنى إلَّا بعد الانتهاء منه، على وجه لا يبقى بحسب العرف مجال لإلحاقه بضميمة تصلح؛ لأنَّ تكون قرينة تصرفه عن ظهوره الابتدائي الأوَّلي، وإلَّا فالكلام ما دام متَّصًلا عرفًا فإنَّ ظهوره مراعى، فإنَّ انقطع من دون ورود قرينة على خلافه استقر ظهوره الأوَّل، وانعقد الكلام عليه، وإن لحقته القرينة الصارفة تبدل ظهوره الأوَّل إلى ظهور آخر بحسب دلالة القرينة وانعقد حينتذ على الظهور الثاني، ولذا لو كانت القرينة مجملة أو إن وجد في الكلام ما يحتمل أن يكون قرينة أوجب ذلك(١٠).

وقد تناول الأصوليُّون في مباحث الألفاظ هذين المصطلحين بالبحث، والتفصيل فقالوا: إنَّ: "المطلق هو ما دلَّ على شايع في جنسه، بمعنى كونه حصّة محتملة لحصص كثير ممَّا يندرج تحت أمر مشترك، والمقيَّد خلافه، فهو ما يدلَّ لا على شايع في جنسه، وقد يطلق المقيد على معنى آخر، وهو ما أخرج من شياع"(٢).

وحاول السيِّد محمَّد باقر الصدر أن يرسم حدًّا فاصلًا بين الإطلاق والتقييد بقوله: "الإطلاق يقابل التقييد، فإنَّ تصورتَ معنى، ولاحظت فيه وصفًا خاصًا، أو حالة معيَّنة، كان ذلك تقييدًا، وإن تصورته بدون أن تلحظ معه أي وصف، أو حالة أخرى كان ذلك إطلاقًا، فالتقييد إذن هو لحاظ خصوصيَّة زائدة في الطبيعة، والإطلاق عدم لحاظ الخصوصيَّة الزائدة"(٣).



١٩٤/١ - يُنظر: الشيخ للمظفر: أصول الفقه- ١٩٤/١

٢- الشيخ حسن بن زين الدين: معالم الدين وملاذ المجتهدين - ٢٠٧

٣- دروس في علم أصول الفقه الخلقة الثانية- ٢٠

وقيل في تعريف المطلق بأنَّه:" ما دلُّ على شائع في جنسه، والمقيِّد خلافه فهـو ما يدلُّ لا على شائع في جنسه، أو هو ما أخرج من شياع "(١)، وذكر الخضري تعريف للمطلق والمقيد وهو أكثر دقّة من التعريف السابق كونه ميَّز بين المطلق والمقيد بوجود قيد لفظى للمقيِّد دون الأوَّل، فقال: "المطلق ما دلَّ على فرد من أفراد شائعة بدون قيد مستقل لفظًا، نحو قوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٌ ﴾، والمقيد ما دلُّ على فرد أو أفراد شائعة بقيد مستقل لفظا نحو رقبة مؤمنة، فالمطلق مساو للنكرة ما لم يدخلها عموم، ومنه الجمع المنكر ما لم يقيد"(٢).

ويعود السبب المُوجب في حمل المطلق على المقيّد إلى "وجود التنافي بين الحُكمين الذي هو وليد إحراز وحدة الحكم، فيقال إنّ الحكم الواحد لابدَّ له من موضوع واحد يتحقّق بحمل المطلق على المقيد، فإن كان المدار للحمل هو إحراز وحدة الحكم فنقول: أنَّ للمسألة صورًا يختلف حكمها حسب اختلاف إحراز وحدة الحكم وعدمه"(٣).

وقد مُنع الشيخ الطوسي تخصيص المطلق بالمقيّد، إلّا بوجود ما يمنع ذلك فقال: "الـذي أذهب إليه: أنَّه ينبغي أن يُحمل المطلق على إطلاقه، والمقيِّد على تقييده، ولا يَخص أحدهما بالآخر، ففصل بين دلالة الحكم على الإطلاق ودلالة الحديث المقيِّد بقرينة لفظيَّة، أو فعليَّة على حكم خاص، واستدلَّ على ذلك بالقول: أنَّ من حقِّ الكلام أن يحمل على ظاهره إلَّا أن يمنع منه مانع، وإذا كان المقيد غير المطلق وهما حكمان مختلفان، فكيف يؤثر أحدهما في الآخر(١)، ولعلُّ الشيخ كان يعني باللَّقيِّد الـذي يأتي بحكم مخالف لما جاء فيه المطلق، وهذا ما قال به الوحيد البهبهان؛ إذ اشترط حمل المطلق على المقيِّد وجود التعارض بينهما

١ - الشيخ حسن بن زين الدين:معالم الدين وملاذ المجتهدين - ١٥٤ المظفر: أصول الفقه- ١/١١٧١ ٢- الخضرى: أصول الفقه- ١٩٢

٣- السُّبحاني: الوسيط في أصول الفقه - ٢/ ٢٤٧

٤ – العدة في أصول الفقه – ١/ ٣٣٢

وإلَّا فلا يجب؛ لأنَّه إبطال للدلَّيل الشرعي، فالمطلق مع عدم المعارض له يقتضي كون الحكم على سبيل الإطلاق، فلا معنى لتقييده؛ لأنَّ المقتضي موجود والمانع مفقود (۱)، وعلى هذا المبنى يمكن تحديد معيار التعارض الأساسي لحمل المطلق على المقيد هو "وجوب التنافي بينها مع إمكان الجمع العرفي، لأنَّ التعارض إنَّا هو في الصورة لا في الواقع، وفي اللفظ لا في المعنى "(۲)

وربها يقال إنَّ وجوب حمل المطلق على المقيَّد ليس بمسلم مطلقًا؛ لأن لابدَّ من الحمل على خلاف الظاهر، فلو جاز التأويل في المقيد، لم يكن ارتكاب خلاف الظاهر فيه أكثر منه في الأوَّل لم يتعين حمل المطلق على المقيَّد؛ بل مع التساوي ويحكم بالتوقف ومع النقصان يرتكب التأويل في المقيد"(٣).

### موارد جواز الغيبة

روى الكُلينيُّ بسنده عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن السكوني، عن السكوني، عن الله عن الله عن أبي عبد الله على قال: "قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْةَ: الغِيبَةُ أَسْرَعُ في دينِ الرَّجُلِ المُسْلِمِ مِنَ الأكلةِ في جَوْفه "(٤).

وقد أجمع فقهاء المسلمين على تحريم الغيبة؛ بل إنَّها تُعدُّ كبيرة من الكبائر للتصريح بالتوعد عليها بالخصوص في الكتاب والسُّنَّة، وقد أكَّد الله عَلَّاعلى ذمّها في كتابه وشبّه صاحبها بأكل لحم الميتة فقال: ﴿ وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَكِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُل لَحْمَ أَحِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ (٥)، "فالله عَلى جعل المؤمنين أخوة، وشبّه اغتيابه بمن يأكل الميتة، أمّا لأنّه يأكل الجيف في الآخرة كها في بعض النّصوص، أو لتشبيه المغتاب بالكسر بالكلاب والسباع كها في بعض النّصوص الأخر "٢١).

١ - يُنظر: الفوائد الحائريَّة - ٤٠٩

٢- تُحمَّدُ جواد مغنية: عُلْم أصول الفقه في ثوبه الجديد -٢٠١

٣-الخوانساري حسين بن جمال الدين محمَّد: مشارق الشموس في شرح الدروس-١/١٥

٤ - الكَّافي - ٢ / ٩٨ ٤ .

٥ - الحُجْر ات: ١٢

٦-محمد صادق الروحاني: فقه الصادق ١١٤ - ١٦/ ٣٣١

وفي المقابل تواجهنا روايات أخرى جاءت عن النبي وأهل بيته الله تلك ظاهرًا على جواز الغيبة في بعض الموارد، وهو ما ذكره الفقهاء في مسائلهم الفقهيّة، مستدلين بعدَّة روايات في هذا الشأن، منها ما جاء عن أبي منصور أحمد بن إبراهيم بن بكر قال: حدَّثنا أبو محمَّد زيد بن محمَّد البغدادي، قال: حدَّثنا أبو القاسم عبد الله بن أحمد بن عامر بن سليان الطائي بالبصرة، قال: حدَّثنا أبي، قال: حدَّثنا علي بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن علي الله عن النبي قال قوله: إذا رَأَيْتُمْ أَهْلَ الرَّيْبِ وَالْبِدَعِ مِنْ بَعْدِي فَأَظْهِرُوا الْبَرَاءَة مِنْهُمْ، وَأَكْثرُوا مِنْ سَبِّهمْ، وَالْقَوْلَ فِيهِمْ وَالْوَقِيعَة وَبَاهِتُوهُمْ مُنْ كَيْلاً يَطْمَعُوا في الْفَسَادِ في الْإِسْلام، وَيَرْفَعْ وَيَوْفَعْ أَنْ اللَّهُ لَكُمْ بِذَلِكَ الْحَسَنَاتِ، وَيَرْفَعْ وَيَوْفَعْ اللَّ الله الدَّرَجَاتِ في الآخرة "())

فحدّدت الرواية صراحة بعض الفئات التي رخّص رسول الله على الوقوف بوجهها وسبّها، والقول فيهم أي: إغتيابهم لتحذير الناس من شرهم؛ بل إنَّ الرواية تشير إلى أبعد من الجواز، فقوله: على (يرفعُ لكم به الدّرجاتِ في الآخرة)، دلالة على الاستحباب فضلًا عن الجواز "ودلَّ على جواز مواجهتهم بذلك وعلى رجحانها رواية البرقي عن أبي عبد الله هي : (إذَا جَاهَرَ الْفَاسِقُ بِفِسْقِهِ فَلَا حُرْمَةَ لَهُ وَلَا غِيبَةً)، ومرفوعة محمَّد بن بزيع من تمام العبادة الوقيعة في أهل الريب"(٣).

كذلك ما روي عن أحمد بن محمَّد بن خالد عن عثمان بن عيسى، عن سماعة عن أبي عبد الله على قال: "من عاملَ الناسَ فلم يظلِمْهم، وحدَّتُهم فلم يكذِبْهم، ووعدَهم فلم يُخْلفْهم ... كانَ مَّن حرُّمَتْ غِيبتُهُ وكمُلَتْ مُروءتُهُ، وظهَرَ عدلهُ، و وجبتْ أخوَّتُه".

۱ - باهته: استقبله بأمر يقذفه به، وهو منه برئ، لا يعلمه فيبهت منه، والاسم البهتان وبهت الرجل أبهته بهتا إذا قابلته بالكذب، ابن منظور: لسان العرب - / ۱۳

٢- الكافي -٢/ ٣٧٥ `

٣- المجلسي: بحار الأنوار - ٧١/ ٢٠٢

٤ - الشيخ الصدوق: الخصال، - ٢١٦، الحر العاملي: وسائل الشيعة - ١٢/ ٢٧٩ .

فيدلُّ مفهوم الرواية على أنَّ من ظلم الناس وحدَّثهم فكذب عليهم، ووعدهم وأخلف في وعده كان ممَّن لا تُحرم غيبته، فليس هناك تعارض بين منع الغيبة مطلقًا وجوازها في بعض الموارد؛ إذ إنَّه لا بدَّ من تقييد الخبر بها إذا لم يرتكب سائر الكبائر؛ بل المقصود في الخبر إفادة المفهوم لا المنطوق، "فلا بدَّ من تخصيص الغيبة بمواضع معيَّنة يساعدها الاعتبار وتوافق مدلول الأخبار، وفي استثنائهم للأمور المشهورة التي نصُّوا على جوازها وهي بصورة الغيبة، شهادة واضحة بها قلناه، فإنَّ مأخذه الاعتبار، فهو قابل للزيادة والنقصان بحسب اختلاف الأفكار "(۱).

فيتَّضح ممَّا تقدَّم أنَّ الغِيبة بعدما ثبت حرمتها بصورة مطلقة، خُصصَ جوازها بفئات معيَّنة ذكرتها الرواية، فيستفاد من ذلك أنّ المحرَّم غيبته دون غيره من المخالفين، فملاك حرمة الغيبة حفظ عرض المغتاب وحرمة هتكه، ولا حُرمة لعرض المخالف إلَّا بمقدار الضرورة ممَّا يستقيم به أمور المسلمين.

#### المبحث الثالث

### أسباب تأويل الحديث عند الفقهاء

لا خلاف في دخول التأويل بكثير من النُّصوص المتعلَّقة بالفروع الفقهيَّة، ويؤكِّد ذلك بها نُقله الفقهاء في مصنفاتهم، من تأويل دلالة الأمر على الاستحباب، وحمل دلالة النهي على الكراهة في عدَّة مواضع كها تقدَّم في البحث؛ إذ يُعدُّ التأويل الفقهي اجتهادًا في تحديد أحد محتملات الدَّلالة اللفظيَّة بالدليل.

وممَّا لاشكَّ فيه أنَّ تعدد الاحتمالات، والمعاني للخطاب الشرعي، واختلاف التأويل له أثر بالغ في أغلب المسائل الفقهيَّة الفرعيَّة منها والجزئيَّة، تبعًا لاجتهاد وتأويل، وفهم كل منهم بحسب الدليل، وعلى الرغم من أنَّ هذه الاختلافات



١ - المجلسي: مرآة العقول - ١٠/ ٤٢٦

الناتجة عن اختلاف فهم كلِّ متأوَّل، إلَّا أنَّها لم تكنْ متعارضة بشكل كلِّي، مَّا يؤكِّد على صحَّة القول بأنَّ هذه الشريعة منسجمة تمام الانسجام ومتَّفقة تمام الاتِّفاق مع بعضها بعضًا من دون تعارض فيها.

### المطلب الأوَّل

# تعدُّد القراءات النحويَّة للنصِّ

يقول الجرجانيُّ في أهميَّة إعراب اللفظ، وعلاقته بالدَّلالة على المعنى: "إنَّ الألفاظ مغلقة على معانيها حتَّى يكونَ الإعراب هو الذي يفتحها، وإنَّ الأغراض كامنة فيها حتَّى يكونَ هو المستخرج لها، وإنَّه المعيار الذي لا يُتبينُ نُقصان كلام ورجحانه حتَّى يُعرض عليه، والمقياس الذي لا يُعرف صحيحٌ من سقيم حتَّى يُرجَعَ إليه(۱)"، ومن هنا تبرز أهميَّة الاختلاف في القراءة النحويَّة لنصِّ المعصوم للله؛ لأنَّه طالما أنَّ "التأويل يحتاج إلى شاهد من اللغة، فلا يقبل من الشاهد إلَّا ما كان معلومًا بين أهل اللغة، شائعًا بينهم "(۱).

ومن الوسائل النحويَّة المتعلِّقة في فهم النُّصوص بصورة عامَّة، والشرعيَّة خصوصًا تعدُّد القراءة النحويَّة من خلال تعدد وجوه الإعراب، أمثال التقديم والتأخير في نظام الجمل وتراكيبها، والحذف والتقدير فيها، وكذا دلالات حروف المعاني، وأساء الإشارة والمعارف وغيرها، فإنَّ "للعرب ملاحن في كلامها وإشارات إلى الأغراض وتلويحات بالمعاني، متى لم يفهمها ويتسرَّع إلى الفطنة لها مَن تعاطى تفسير كلامهم وتأويل خطابهم كان ظالمًا نفسه متعدِّيًا طوره"(").

وبما أنَّ التأويل مُرتبط بالقراءة المخالفة للمفهوم الظاهر من النَّصّ، كان الابدَّ من النظر في القراءة النحويَّة بوصفها سبيلًا لالتماس قراءة جديدة ينتج

١ - دلائل الإعجاز: ٤٢

٢- الشيخ الطوسي: التبيان في تفسير القرآن- ١/ ٧

٣- أمالي المرتضى: الشريف المرتضى / ١/ ٧

عنها فهم آخر للنصِّ، وهذا ما سلكه الفقهاء حينها تتعارض دلالة النَّصَّ مع دَّلالات أخرى.

## كفَّارة الافطار

روى الشيخُ الطوسيُّ بسنده عن سعد بن عبد الله عن إبراهيم بن هاشم، عن إساعيل بن مرار عن عبد الجبار بن المبارك عن يونس بن عبد الرحمن، عن عبد الله بن مسكان، عن أبي بصير وساعة بْنِ مِهْرَانَ قَالا: "سَأَلْنَا أَبُا عَبْدِ اللهِ يَكُونُ عَلَيْهِ صِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْن، فَلَمْ يَقْدِرْ عَلَى الصِّيَامُ وَلَمْ يَقْدِرْ عَلَى الْعِتْقِ وَلَمْ يَقْدِرْ عَلَى الصَّدَقَّة؟ قَالَ: فَلْيَصُمْ ثَهَانِيَة عَشَرَ يَوْمًا الصِّيام وَلَمْ يَقْدِرْ عَلَى الْعِتْقِ وَلَمْ يَقْدِرْ عَلَى الصَّدَقَة؟ قَالَ: فَلْيَصُمْ ثَهَانِيَة عَشَرَ يَوْمًا عَنْ كُلِّ عَشَرَة مَسَاكِينَ ثَلَاثَة أَيَّام "(۱).

ثمَّ أورد الشيخ نصًا آخر بسنده عن الحسين بن سعيد عن عثمان بن عيسى عن سماعة قال: "سَأَلتَهُ عَنْ رَجُلِ أَتَى أَهْلَهُ فِي رَمَضانْ مُتَعَمِّدًا فَقالَ: عَتْقُ رَقَبَة وَإِطعام سَتِّينَ مِسْكِينًا، وَصِيامُ شُهرَينِ مُتتابِعَينِ وَقَضْاءُ ذُلكَ اليَومِ، وَأَتَى لَهُ بِمِثل ذُلكَ اليَومِ. (٢)"

ومن طريق عمليَّة الجمع التي قام بها الشيخ الطوسيُّ بين دلالة الخبرين قال:
"فهذا الخبر-يعني الثاني- يحتمل شيئين أحدهما: أن يكونَ المراد بالواو فيه (أو)
التي هي للتخيير دون الواو التي تقتضي الجمع، وقد تستعمل على هذا الوجه
قال الله تعالى: ﴿فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاثَ وَرُبَاعَ (٢٠) ﴾، إنَّا
أراد مثنى أو ثلاث أو رباع، والوجه الثاني: أن يكونَ ذلك مختصًّا بمن أتى أهله في
وقت لا يحلُّ له ذلك في غير حال الضرورة، أو يفطر على شيء محرَّم مثل مسكر
أو غيره فإنَّه متى كان الأمر على ذلك لزمه الثلاث كفَّارات على الجمع "(٤٠)،



١ - الاستبصار - ٢/ ٩٧

۲- المصدر نفسه -۲/ ۹۷

٣- النساء: ٣

٤ - الاستبصار - ٢/ ١٢٦

واستدلَّ الشيخ على صحَّة تأويله بها رواه أبو جعفر محمَّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، عن عبد الواحد بن محمَّد بن عبدوس النيشابوري عن علي بن محمَّد بن قتيبة، عن حمدان بن سليان عن عبد السلام بن صالح الهروي قال: قُلْتُ لِلرِّضَا اللهِ : يَا ابن رَسُولِ اللهِ ، قَدْ رُويَ لَنَا عَنْ آبَائِكَ فِيمَنْ جَامَعَ في شَهْر رَمَضَانَ ، أو أَفْطَرَ فيه ثَلاثُ كَفَّارَات ، وَرُويَ لَنَا عَنْ آبَائِكَ فيمَنْ جَامَعَ في شَهْر رَمَضَان ، أو أَفْطَر فيه ثَلاثُ كَفَّارَات ، وَرُويَ عَنْهُمْ أيضًا كَفَّارَة واحدة ، فَب أَي اللهُ عَلَيْه ثَلاث كَفَّارَات : عِتْقُ رَقَبَة ، وَصِيامُ شَهْرَيْن مُتنابِعين ، حَرَام في شَهْر رَمَضَان فَعَلَيْه ثَلَاثُ كَفَّارَات : عِتْقُ رَقَبَة ، وَصِيامُ شَهْرَيْن مُتنابِعين ، وَإِطعًا م سِتِينَ مِسْكِينًا، وَقَضَاءُ ذَلِكَ الْيَوْم ، وَإِنْ كَانَ نَاسِيًا فَلا شَيْءَ عَلَيْه "(۱) . حَلَالًا فَلَا شَيْء عَلَيْه "(۱) . عَنْ عَلَيْه وَلَا لَا الْيَوْم وَإِنْ كَانَ نَاسِيًا فَلا شَيْء عَلَيْه "(۱) . لا يَنبغي الامتناع عن قبول الزَّكاة

روى الكُلينيُّ في الصحيح أو الحسن بن إبراهيم بن هاشم على المشهور عن محمَّد بن مسلم قا ":قلت لأبي جعفر: الله الرَّجُلُ يَكُونُ مُعْتَاجًا فَيُبْعَثُ إليه بالصَّدقَّة فَلاَ يَقْبَلُهَا عَلَى وَجْهِ اَلصَّدقَّة يَأْخُذُهُ مِنْ ذَلِكَ ذَمَامٌ وَاسْتَحْيَاءٌ وَانْقبَاضُ، بالصَّدقَّة فَلاَ يَقْبَلُهَا عَلَى وَجْهِ اَلصَّدقَّة يَأْخُذُهُ مِنْ ذَلِكَ ذَمَامٌ وَاسْتَحْيَاءٌ وَانْقبَاضُ، أَفَيعُطيهَا إيَّاه عَلَى غَيْر ذَلِكَ الْوَجْهِ وَهِي مِنَّا صَدقَّة؟ فَقَالَ: لاَ إِذَا كَانَتْ زَكَاةً فَلَهُ أَنْ يَسْتَحْيِي أَنْ يَشْتَحْيِي أَنْ يَسْتَحْيِي مِنْهَا وَلَى اللهُ عَنْ وَجُهِ الزَّكَاة فَلاَ تُعْطِهَا إيَّاه، وَمَا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَسْتَحْيِي مِنْهَا "(٢) .

ويقول الشيخ البحرانيُّ في تعليقه على هذه الرواية مصرحًا برفض دلالتها الظاهريَّة قائلًا: فهو غير معمول به على ظاهره ولا قائل به؛ بل الأخبار وكلام الأصحاب على خلافه، فلا يلتفت إليه في مقابلة ما ذكرناه، ثمَّ يستأنف الحديث عنه بقوله: "والأظهر عندي في تأويله هو حمل قوله الله في الجواب (لا) على الاضراب عن الكلام السابق لا على نفي اعطائها إيَّاه على غير ذلك الوجه، كما

١ - المصدر السابق- ٢/ ١٢٦

٢ - الكُليني: الكافي - ٣/ ٦٤٥

وقع في سؤال السائل، ويكون ما بعد (لا) بيان ما هو الأولى في هذا المقام، فبينً أنَّها إذا كانت زكاة فله أن يقبلها، ولا ينبغي أن يستحى من قبولها، وهي حتُّ فرضه الله تعالى، ثمَّ قال: فإن لم يقبلها على هذا الوجه، فلا تلزمه بها وتعطيها إيَّاه على وجه الزَّكاة، ويفهم منه جواز الإعطاء لا على الوجه المذكور، فجواب السؤال إنَّا عُلم من المفهوم، وإلَّا فمنطوق الخبر إنَّا سيق في الكلام على ذلك المستحق وأنَّه ينبغى له كذا ولا ينبغى له كذا الا ينبغى له كذا الا ينبغى له كذا الله على اله كذا ولا ينبغى له كذا اله الله على اله كذا ولا ينبغى له كذا ولا ينبغى الم كذا ولا ينبغى له كذا ولا ينبغى له كذا ولا ينبغى له كذا ولا ينبغى الم كذا ولا ينبغى له كذا ولا ينبغى الم كذا ولا ينبغى له كذا ولا ينبغى المؤلم كذا ولا ينبغى له كذا ولا ينبغى المؤلم كذا ولا ينبغى كذا ولا ينبؤى كذا ولا ينبغى كذا ولا ينبغ

#### المطلب الثاني

#### مخالفة مدلول الرواية للإجماع

من القرائن المشهورة على صحّة مضمون الرواية، إجماع الفقهاء على قبول الرواية والعمل بها، وعلى الخلاف من ذلك فإنَّ الإعراض عن العمل بها مدعاة إلى تركها؛ لأنَّ "إجماع العلماء على حكم يكشف في الحقيقة عن حُجَّة قائمة هي النَّصّ من المعصوم هي ويورث عادة القطع بأنَّ هذا العدد مع ورعهم في الفتوى، لولا الحُجَّة لما أجمعوا على رأي واحد، فإذن هناك حُجَّة وحجِّيَّة الإجماع ترجع إليها، والإجماع يكشف عنها "(۲).

ويُعدُّ الإجماع "من الأمور العرفيَّة العقلائيَّة في كلِّ عصر وزمان، ولا يختصُّ بقوم دون آخرين، ولا بملَّة دون أخرى، ففي كلِّ علم وصنعة اتِّفاق على أمور واختلاف في أخرى من غير اختصاص بملَّة الإسلام وفقهاء المسلمين"(٣).

ويُقصد بالإعراض عن الرواية عند الفقهاء هو الإعراض العملي، بمعنى أنَّ الفقيه يُعرِض عن العمل بمضمون الرواية مع كونها صحيحة السَّند، ووجودها بينهم وفي متناول أيديهم في كتب الحديث، "فمع هذا التعبُّد الشديد بالعمل

١ - يُنظر: الحدائق الناضرة - ١٨ / ١٧٨

٢- القمّي محمَّد تقي: المُختصر النافع أو النافع في مختصر الشرائع: مقدِّمة التحقيق: ٣٣

٣- السبز وارى، السيِّد عبد الأعلى: تهذيب الأصول-٧١

بالروايات الموثوق صدورها إن اعرضوا عن العمل برواية مع عدم إجمالها وظهورها وصحّة سندها، فيستكشف من إعراضهم وعدم عملهم بها أنَّهم رأوا خللًا في صدورها أو جهة صدورها، فيوجب إعراضهم عنها عدم حصول الوثوق بصدورها أو جهة صدورها"(۱).

وذكر الوحيد البهبهاني "أنَّ النَّصّ إذا خالف ما عليه الأصحاب لا يكون حُجَّة إجماعًا، ويطرح أو يؤوَّل -مثل ما ورد من (أنَّ المستحاضة إذا أخلَّت بالاغتسال تقضي صومها دون صلاتها)(٢)، وغير ذلك وهو كثير؛ لكونه من الشواذ والشاذ لا يُعمل عليه عندهم؛ لرفع الوثوق والاعتهاد عندهم، وورد النَّصّ به أيضًا، فإمَّا أن يُطرح أو يؤوَّل حتَّى يخرج عن الشذوذ "(٣).

وفرق السيِّد الصدر بين مفهوم الإجماع والشهرة عند الفقهاء فقال: "إذا كان الفقهاء قد اتَّفقوا جميعًا على هذه الفتوى شُمِّي ذلك إجماعًا، وإذا يشكلون الأكثريَّة فقط شُمِّي ذلك شهرة، فالإجماع والشهرة طريقان لاكتشاف وجود الأكثريَّة فقط شُمِّي ذلك شهرة، فالإجماع والشهرة من ناحية أصوليَّة الدليل اللفظي في جملة من الأحيان، وحكم الإجماع والشهرة من ناحية أصوليَّة أنَّه متى حصل العلم بالدليل الشرعي بسبب الإجماع، أو الشهرة وجب الأخذ بذلك في عمليَّة الاستنباط، وأصبح الإجماع والشهرة حُجَّة، وإذا لم يحصل العلم بدلك في عمليَّة الاستنباط، وأصبح الإجماع والشهرة مُجَّة، وإذا لم يحصل العلم على حجِّيَّة هذا الظنّ شرعًا فالأصل عدم حُجِّيَته، لأنَّ هذا هو الأصل في كلِّ ظنً "(١)، وعلى كلا الموقفين لابدَّ من الأخذ بها دون ما يقابلها من الأخبار ظنً "(١)، وعلى كلا الموقفين لابدَّ من الأخذ بها دون ما يقابلها من الأخبار المعارضة فلاريب: "أنَّ شهرة الحكم بين الأصحاب متقدِّميهم ومتأخريهم؛ فضلاً عن الإجماع عليه متى عارض الخبر وجب طرح ذلك الخبر إن لم يمكن

١ - السيِّد البجنوردي: القواعد الفقهيَّة - ٥ / ٣٥٠

٢- السيد البجبوردي. الفواعد الفقهية - ٧ ٢- الحر العاملي: وسائل الشيعة -٧/ ٤٥

٣- الفوائد الحاَّئريَّة - ٣٢١

٤- دروس في علم الأصول - ١ / ٩٤

تأويله، وذلك فإنَّ الأخبار قد خرجت عنهم على وجوه متعدِّدة وأنحاء متبدِّدة، ولاسيَّا وجوه التقيَّة التي هي أوسع تلك الأبواب، وبها وقع الاختلاف فيها والاضطراب"(١).

يتَّضح مَّا تقدَّم أين هو مجال التأويل؛ إذ إنَّ مخالفة مدلول الرواية للإجماع بعد ثبوت صحَّة صدورها، يدعو الفقيه إلى اللجوء لتأويل الرواية للحيلولة دون سقوط حُجِّيَّتها من الاعتهاد أو عدّها من الشواذ من خلال الإعراض عن العمل بها، فتكون عمليَّة الجمع بتأويل مدلول الرواية المخالفة للإجماع استبعادًا لهذا الشذوذ، ومَّا جاء من الروايات التي أُوِّلت بسبب مخالفة الإجماع:

## الشكّ في صلاة الفجر

روى الشيخُ الطوسيُّ عن أحمد بن محمَّد بن عيسى، عن معاوية بن حكيم، عن معاوية بن حكيم، عن محمَّد بن أبي عمير، عن حماد الناب، عن عمار الساباطي قال: سألت أبا عبد الله الله عن رَجُل لَمْ يَدر كَمْ صلَّى الفَجْرَ رُكْعَتَينِ أو رُكْعَة؟ قالَ: "يتَشَهَّدْ وَيَنْصَرِ فْ ثُمَّ يَقُومُ فَيُصَلِّي رَكَعَةً، فإن كان صلَّى رَكَعَتينِ كَانَتْ هذْهِ تَطَوَّعًا، وإنْ كانَ صلَّى رَكَعَتينِ كَانَتْ هذْهِ تَطَوَّعًا، وإنْ كانَ صلَّى رَكَعَتينِ كَانَتْ هذْهِ تَطَوِّعًا، وإنْ كانَ صلَّى رَكَعَةً كانَتْ هذْه تَمَّامُ الصَّلاة"(٢).

ووصف الشيخ الطوسيُّ هذا الخبر بأنَّه "خبر شاذ مخالف للأخبار كلّها، واجتمعت الطائفة على ترك العمل به (۳)، على أنَّه يُحتمل أن يكون إنَّما شكَّ في ركعتي الفجر النافلتين، فجاز له أن يبني على الواحدة، ويصليّ ركعة أخرى استظهارًا، وليس في الخبر ذكر الفريضة، وإنّما ذكر صلاة الفجر وذلك يعبر به عن الفرض والسُّنَّة، وعلى هذا التأويل لا ينافي ما تقدَّم من الأخبار "(٤).



١ - البحراني، الشيخ يوسف: الحدائق الناضرة - ٣٣ / ٣٥٠

٧- الاستصار - ١ / ٣٦٧

٣- المشهور بطلان الصلاة بالشكّ في عدد ركعات الصلاة في الركعتينِ الأولتينِ، وأنّه لم يخالف في ذلك إلّا الصدوقان. العلّامة الحلّي: تذكرة الفقهاء - ٣ / ٣٦٦ ؛ ومنتهى المطلب - ٧ / ١٩

٤ - الشيخ الطوسي: الاستبصار - ١ / ٣٦٧

لبن الزانية مَّا لا يطيب إرضاعه لغير ولدها .

روى الكُلينيُّ بسنده عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمَّد بن أبي نصر، عن حماد بن عثمان، عن إسحاق بن عمار قال: سألت أبا الحسن المُحَنْ غُلام لِي وَثَبَ عَلَى جُارِيَة لِهِي فَاحْبِلَهُا، فَوَلَدَتْ وَاحتَجْنا إلى لَبنها فإن احلَلتُ فُمُم مَّا مَا صَنَعا، أيطيبُ لَبنُها؟ قالَ: نَعمُ "(۱)، وكأن استفهام الراوي صادر من علمه أنَّ لبن الزانية مَّا لا يطيب إرضاعه لغير ولدها.

وقد وصف العلَّامة الحلِّي في الشرائع هذه الرواية بالشذوذ (٢)، وعلَّل الشهيد الثاني ذلك؛ بإعراض الأصحاب عنها، لمنافاتها القاعدة، لأنَّ إحلال ما مضى من الزِّنا لا يرفع إثمه ولا يدفع حكمه فكيف يطيب لبنه (٢).

وربًا يكون وصف الشهيد الثاني لها بالشذوذ كونها متفرِّدة في هذه الدَّلالة وخالفت الإجماع، وهذا ما يُفهم من إعراض الأصحاب عنها، المشعرة بالإجماع، تلحقها بالشواذ، وإن خلت عن المعارض، فيجب طرحها، أو حملها على ما إذا كانت الأمَّة قد تزوَّجت من دون إذن مولاها، فإنَّ الأولى له إجازة العقد ليطيب اللبن، كما فعله بعض الأصحاب. وهو وإن بعد غايته، إلَّا أنه أولى من طرحها().

وذكر الشيخ البحراني أنَّ جملة من الأصحاب صرَّحوا بالإعراض عن دلالة هذه الرواية، ولجأوا إلى التأويل فيها بالحمل على ما إذا كانت الأمَّة قد تزوَّجت من دون إذن مولاها، فإنَّ الأولى له إجازة العقد ليطيب اللبن، مستندين إلى أنَّ إحلال ما مضى من الزِّنا لا يرفع إثمه، ولا يرفع حكمه، فكيف يطيب لبنه ؟(٥).

١ - الكافي - ٦/ ٤٣

٢- شرائع الإسلام - ٢/ ٢٤٨

٣- يُنظر: مسألك الأفهام في شرح شرائع الإسلام -٧/ ٢٤٥

٤ - الطباطبائي السيِّد علي: رياض المسائل - ١٠ / ١٥٣ ٥ - يُنظر: الحدائق الناخم ة - ٣٥٧ ٣٣٣

## انتفاء التأويل بانتفاء الإجماع على المخالفة

احيانًا يَدّعي الفقيه أن هناك إجماعًا بين الفقهاء على مخالفة المدلول الظاهري للرواية، فيلجأ إلى تأويلها؛ لكن بالتحقيق يَظّهر أنَّ القول بالإجماع لم يكن متسالًا عليه بين الفقهاء، على نحو يكون رأي مشهور بين الفقهاء؛ لكنَّه لا يصل إلى مرتبة الإجماع بينهم حول الموضوع، وما اعتذر به عنهم الشهيد الأوَّل في الذكرى: "من تسميتهم المشهور إجماعًا، أو بعدم الظفر حين دعوى الإجماع بالمخالف، أو بتأويل الخلاف على وجه يمكن مجامعته لدعوى الإجماع وإن بعد، أو إرادتهم الإجماع على روايته، بمعنى تدوينه في كتبهم، منسوبًا إلى الأئمّة، وهي العدول عن المعنى المصطلح المتقرِّر في الأصول من غير إقامة قرينة على ذلك، وهذا مع ما فيه من الضّعف، لانتفاء الدَّليل على حجِّيَة مثله، وأمّا عدم الظفر بالمخالف عند دعوى الإجماع، فأوضح حالًا في الفساد من أن يُبينَ، وقريب منه تأويل الخلاف، فإنّا نراه في مواضع لا يكاد تنالها يد التأويل "(۱).

## ميراث ابن الزنا

روى الشيخ الصَّدُوق بسنده عن الحسن بن محبوب عن أبي أيُّوب عن أبي عبيدة عن أبي أيُّوب عن أبي عبيدة عن أبي جعفر الباقر اللهِ قال: "ابن الله عنةِ ترِثُهُ أُمُّهُ الثُّلُث، والْباقِي لِإمام الله المُن "(٢).

وروَى أيضًا سنده عن ابن أبي عُمَيْ عَنْ أَبَانٍ وَغَيْهِ عِن زرارة عن الباقر الله قال: "قضى أمير المؤمنين الله في ابن الملاعنة أنّه ترثه أمَّ الثلث، والباقي للإمام؛ لأنّ جنايت على الإمام"(٣)، أورد الشيخ الطوسيُّ هاتين الرّوايتين التي ذكرهما الشيخ الصّدُوق وعلى عليها قائلًا: "الوجه في هاتين الروايتين أن نقول: إنّها

١ - ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة - ٤

٢ - من لا يحضرُه القَقيه - ٤/ ٣٧٤

٣- المصدر نفسه - ٤/ ٣٢٤

يكون لها الثلث من المال، إذا لم يكن لها عُصبةٌ يعقلون عنه، فإنَّه إذا كان كذلك كانت جنايته على الإمام وينبغي أن تأخذ الأمُّ الثلث والباقي يكون للإمام، ومتى كان هناك عصبة لها يعقلون عنه، فإنَّه يكون جميع ميراثه لها أو لمن يتقرب بها إذا لم تكن موجودة (۱).

وأنكر ابن إدريس هذا التأويل بقوله: "وهذا تأويل يرغب الإنسان عنه، ويربأ بنفسه منه، لأنّه مصير إلى مذهب المخالفين، وعدول عن آية ذوي الأرحام، وأصول المذهب، ورجوع إلى القول بالعصبة، ثمّ هدم ونقض لإجماعنا، وهو أنّ قرابات الأمّ وكلالتها لا يعقلون ولا يرثون من الديّة شيئًا بغير خلاف بيننا، فليلحظ ذلك ويتأمّل، وولد الزّنا لا يرث من خُلق من نطفته، ولا من ولدته؛ لأنّه عير أبويه شرعًا، ولا من يتقرب بها إليه، ولا يرثونه على حال، لأنّه ليس بولد لها شرعًا على ما قدّمناه، لأنّ الولد للفراش على ما جاء عنه المسلولة ومن المذكور في الخبر عبارة عن العقد، وإمكان الوطيء عندنا وعند الشافعي. ومن أصحابنا من قال حكمه"(٢).

المطلب الثالث

ورود الرواية تقيَّة عن المعصوم الله

مفهوم التقيّة

قيل في المعنى اللغوي للتَّقيَّة، إنَّها: "الحذر والحيطة من الضرر، والاسم: التقوى، وأصلها: إو تَقى، يُو تَقي، فقُلبت الواو إلى ياء للكسرة قبلها، ثمَّ أُبدلت إلى تاء وأُدغمت، فقيل: اتَّقى، يتَّقى"(٣).

وأمَّا في الاصطلاح فقد عرَّف الشيخ المفيد بقوله: "هي كتمان الحقَّ، وستر

١- الاستبصار - ٤/ ١٨٢

۲- السر ائر - ٤ / ۲۲۰

٣- الزبيدي: تاج العروس - ١٠ / ٣٩٦ مادة ( وقي)

الاعتقاد فيه، ومكاتمة المخالفين، وترك مظاهرتهم، بها يعقب ضررًا في الدين، أو الدُّنيا، وفرض ذلك إذا علم بالضَّر ورة، أو قوي في الظنِّ، فمتى لم يعلم ضررًا بإظهار الحقِّ، ولا قوي في الظنِّ ذلك لم يجب فرض التقيَّة "(۱)، فيبدو أنَّ الشيخ المفيد يرى اشتراط القول بالتقيَّة هو ما كان فيه العلم، أو قوَّة الظنِّ بأنَّ الإظهار من شأنه إلحاق ضررًا في الدين بصورة عامَّة، ولا يختصُّ بمذهب معينَ، وكذلك ما يشكل ضررًا للنفس أو الآخرين.

ومن العلياء المعاصرين من عرَّف التقيَّة بأنَّها: "إظهار الشخص خلاف ما يعتقده، وتنقسم على نوعين: التقيَّة الخوفيَّة، وهي ما كانت بداعي دفع الضرر، والتقيَّة المداراتيَّة وهي ما كانت بداعي التأليف بين القلوب"(٢)، فيتَّضح أنَّ التقيَّة ليست محصورة في دفع الضرر؛ بل تتعدَّاه كها في جلب المنفعة، نحو ما يكون في التأليف بين القلوب.

ولعلَّ ما دفع الأئمَّة إلى اتِّخاذ التقيَّة ملجاً يلجاُون إليه، أنَّهم "قد يعلمون بأنَّ السائل عُرضة لمراقبة الغير، فلو ذكر له الحكم الواقعي، فسوف لا يعمل على ضوء التقيَّة، أو قد لا يميِّز موضوع التقيَّة عن غيره، فيقع في الضرر، لذلك يضطر الأئمَّة لإصدار الحكم على نحو التقيَّة بنحو مؤقت "(٣)؛ لذلك اضطرَّ الأئمَّة من أهل البيت في استعال التقيَّة، وعدم الإخبار بالحكم الواقعي خوفًا على أنفسهم، وشيعتهم من حكام الجور في عصر الأمويين، والعبَّاسيِّين (١٤)، وقد علَّل الإمام الباقر المن اختلاف جواباته في بعض الأحكام بقوله: "يا زُرارة، إنَّ هذا خَيرٌ لَنا وأبْقى لَنا وَلَكُمْ، وَلَو اجْتَمَعْتُم عَلى أَمْر واحِد لَصَدَّقَكُمْ الناسُ



١ - تصحيح اعتقادات الإماميَّة - ١٣٧

٢-هاشم الهاشمي: تعارضُ الأدلَّة واختلاف الحديث-١٠١

٣-المصدر نفسه-١٠١

٤ - ينظر: الغريفي: السيِّد محي الدين قواعد الحديث - ١/ ١٦٠، هامش رقم ١

عَلينا، ولَكانَ أَقَلَّ لِبقائِنْا وَبَقائكُمْ "(١).

وقد كانت التقيّة عند أهل البيت المحالج علاجًا يدفع بها الضرر عنهم، وعن البّاعهم وحقنًا لدمائهم، واستصلاح لحال شيعتهم، وجمعًا لكلمتهم، ولمّا لشعثهم حتى أصبحت التقيّة "سِمةً تُعرف بها الإماميّة دون غيرها من الطوائف والأمم، وكلُّ إنسان إذا أحسَّ بالخطر على نفسه، أو ماله بسبب نشر معتقده، أو التظاهر به لابدً أن يتكتَّم ويتقي مواضع الخطر، وهذا أمر تقتضيه فطرة العقول"(")، فالتصريح بالقول، وخالفة العامَّة في بعض المواطن التي تحكمها الظروف التي فرضتها السلطات الجائرة سينتج عنه "تشتت الكلمة، والخلاف بينهم سيكون فرضتها السلطات الجائرة سينتج عنه "تشتت الكلمة، والخلاف بينهم سيكون واحدة لما اختلفت، وتشتّ آراؤهم، وبذلك سوف يتخلّصون من متابعة أزلام والخدة لما اختلفت، والشعن، والتعذيب، والتعذيب، والقتل بسبب الولاء لأهل البيت اللها الماردة والتشريد، والسجن، والتعذيب، والقتل بسبب الولاء لأهل البيت اللها اللها اللها اللها الهيت اللها اللها المناه المال المناه المال المناه المنا

وقد وروى الكُلينيُّ بسنده عن أحمد بن محمَّد، عن علي بن الحكم، عن حسَّان، عن أبي عليًّ، قال سمعت أبا عبد الله الله يله يقول: "لا تَذْكُروا سرَّنا بِخِلافِ عَلانِيتَنْا، وَلا عَلانِيتَنا بِخِلافِ سرّنا حَسْبُكم أَنْ تَقُولُوا ما نَقُول، وَتَصْمُتُوا علَّ نَصْمُت "(3)، وقال المجلسيُّ في شرح هذا الحديث "أي لا تذكروا من أحوالنا عند النَّاس ما نُخفيه عنهم، إمَّا تقيَّة، وإمَّا لعدم احتمالهم ذلك لضعف عقولهم، أو لا تغلوا فينا، ولا تثبتوا لنا ما يأبي عنه ظواهر أحوالنا كالربوبيَّة" (0).

وقد عزى الشيخ الطوسيُّ اختلاف العديد من الأحاديث إلى كونها صادرة

١ - الكُليني: الكافيُّ - ١ / ٦٥

٢-السُّبحاَّني الشيّخ جعفر: التقيَّة موضوعًا وحكمًا في الكتاب والسنة - ١٦

٣-المسجدي حيدر: دروس في اختلاف الحديث -٢٠١

٤ - الكافيُّ - ٨/ ١٢٥

٥ - مرآة العقول - ٢٠٧ ٢٠٢

تقيَّة من لدن المعصوم الله نحو ما رواه عن الحسين بن عبيد الله عن أحمد بن محمَّد بن يحيى، عن موسى بن عمر عن محمَّد بن يحيى، عن موسى بن عمر عن يحيى بن عمر عن داود الرقي، قال: "سألت أبا عبدالله الله عَنْ بَوْلِ ٱلْخَشَاشِيفِ(١) يُصِيبُ ثَوْبِ فَأَطْلُبُهُ فَلاَ أَجِدُهُ قَالَ: اغْسلْ ثَوْبَكَ "(٢).

وروى الشيخُ الطوسيُّ في هذا الباب رواية أخرى تخالف في مضمونها الرواية المتقدِّمة، فقد روى بسنده عن أحمد بن محمَّد عن محمَّد بن يحيى عن غياث عن جعفر عن أبيه المسلخ قال: "لا بَأْسَ بِدَمِ الْبَرَاغِيثِ وَالْبَقِّ وَبَوْلِ الْخَشَاشِيفِ""، فمن ملاحظة هاتين الروايتين يتبينَ أنَّ هناك حكمين شرعيين متنافيين صدرًا عن المعصوم في قضيَّة واحدة، ولا ينبغي أن يصدر عن المعصوم المسلخ ما فيه تناف في الحكم الشرعي، فتأوَّل الشيخ هذا الاختلاف وأرجعه إلى أنَّه صادر تقيَّة عن المعصوم المسلخ فقال: "فالوجه في هذه الرواية أن نحملها على ضرب من التقيَّة لأنَّها غلاقية لأصول المذهب لأنَّا قد بيَّنا أنَّ كلَّ ما لا يؤكل لحمه لا تجوز الصَّلاة في بوله، والرواية الأولى تؤكِّد هذه الأصول بصر يحها الأصول بصر يجها الأولى .

ويبدو ممَّا تقدَّم أنَّ هناك أحاديث صدرت تقيَّة عن المعصوم الله لأسباب عديدة تعارضت دلالتها مع أحاديث أخرى عن المعصوم الله ذاته، أو عمَّن سبقه، فوقع اختلاف واقعي بينها عند مريدي الإمام، واتِّباعه فألقت بضلالها على المعنى فسيء فهم بعضها لجهلهم بصدورها تقيَّة، ومن هذه الروايات:



١- الخفّاش، وأهل الشام يسمونه السروع وهي البحرية، ويقال لها الخشاف، والوطواط: الخطاف. وقيل:
 الوطواط ضرب من خطاطيف الجبال أسود، شبّه بضرب من الخشاشيف لنكوصه وحده، وكل ضعيف وطواط، والاسم الوطوطة. لسان العرب، ابن منظور ٧/ ٤٣٣

٢- تهذيب الأحكام - ١/ ١٦٦، والاستبصار - ١/ ١٨٩

٣- تهذيب الأحكام -١/ ١١٩

٤ – الاستبصار – ١/ ١٨٩

### نجاسة الخَمر

جاء في كتاب الوسائل عن محمَّد بن علي بن الحسين بإسناده، عن هشام بن سالم أنَّه سأل أبا عبدالله المُحُلِق النَّهُ عَنْ الرَجُلِ يَمُرُّ فِي ماءِ اللَّهِ وَقَدْ صُبَّ فِيهِ خَمْرُ، فأصابَ ثَوبِه، هَلَّ يُصلِّي فِيهِ قبلَ أَنْ يَعْسلهُ؟ فقال اللهِ : لا يَعْسلَ ثَوبَهُ ولا رجلَهُ، ويُصلِّي فيهِ ولا بَأْسَ بهِ "(۱).

وروى صاحب الوسائل عن عبد الله بن الحسن العلويِّ، عن جدِّه على بن جعفر عن أخيه موسى السُّقال: "سألته عن رجل مرّ بمكان قد رُشَّ فيهِ خَمرٌ قدْ شربتهُ الأرض وبَقيَ نَداهُ أَيُصلي فيهِ؟ قال: إن أصابَ مَكانًا غَيرهُ فليُصَلَّ فيهِ وإنْ لَمُ يُصِبُ فليُصَلَّ ولا بأسْ "(٢).

قال المُحقِّق السبزواريُّ في ذخيرة المعاد: "ويمكن تأويل هذه الروايات بحملها على التقيَّة بناءً على أنَّ أكثر أمراء بني أميَّة، وبني العبَّاس الذين كانوا في زمن الأئمَّة وأصحاب الشوكة والسلطنة منهم، كانوا مولعين بشرب الخمر غير متحرِّزين عنه، فغيرُ بعيد أن يكونوا يزعمون طهارة الخمر ويرغبون إلى القول به، فجاءت التقيَّة من هذه العلّة، وإن لم يكنْ ذلك فتوى مشهورًا بين العامَّة "(٣).

## تأويل ما وافق العامّة

وممَّ ايرتبط بموضوع التقيَّة، مجيء الرواية موافقة للعامَّة، أي لما أفتى به علماء أهل السُّنَّة، ولقد عمل علماء الإماميَّة بقاعدة الترجيح موافقة الرواية للعامّة كأحد المرجِّحات بين الأخبار المتعارضة، ويعود ملاك تلك القاعدة إلى مقبولة عمر بن حنظلة التي وردت في كتاب الكافي؛ إذ روى الكُلينيُّ عن محمَّد بن يحيى، عن حمَّد بن عيسى، عن صفوان بن يحيى، عن داود

١ -وسائل الشيعة - ١/ ١٤٥

٢-الحر العاملي، وسائل الشيعة - ١/ ١٤٥

٣-ذخيرة المعاّد - ١٥١

بن الحصين، عن عمر بن حنظلة قال: سألتُ أبا عبد الله الملاعن رجلين مِنْ أصحابنا بَينَهُم مُنازَعةً ... قُلتُ: أرأيتَ إنْ كانَ الفقيهان عَرفا حُكمهُ مِنْ الكتاب والسُّنَّة، ووَجدنا أحد الخَبرين مُوافقًا للعامَّة، والآخر مُخالِفًا لهم، بأيّ الخَبرين يُؤخَذ؟ قال: ما خالفَ العامَّة؛ فَفيه الرَّشاد. (١)

ومن الجدير بالذكر أنَّ الشيخ المفيد قد فسَّر المراد من نخالفة العامَّة في خصوص الروايات الواردة في مسائل الإمامة، وعطف هذا الأمر على مسألة الولاية والبراءة من أعداء أهل البيت الله وبذلك فإنَّه لم يعمِّم ترتيب إعمال هذا المرجِّح على الأحكام الفرعيَّة (٢)، وربَّما يعود ذلك؛ لأنَّ هذه المواطن هي جوهر الخلاف بين الإماميَّة والمذاهب الإسلامية الأخرى.

والظاهر من مدلول مقبولة عمر بن حنظلة أنّه ليس المقصود من مخالفة العامّة الوارد في كليات أئمّة أهل البيت على كما هو مطلّق المخالفة؛ بل هو خصوص المخالفة في الأحكام الفقهيّة عند تعارض الأقوال الواردة عنهم على، فقد كان للفقهاء المقرّبين من الخلفاء الأمويين والعباسيين فتاوى يخالفون فيها أقوال أئمّة أهل البيت على في الأحكام استنادًا إلى اجتهاداتهم وعملهم بالقياس ومَا شابه، وأنّه ليس كل ما جاء مخالفًا للعامّة يشكل تعارضًا مطلقًا مع مداليل رواياتهم.

ويمكن القول إنَّه لا يمكن أن تُسلب حجِّيَة الرواية بمجرد موافقتها للعامَّة؛ "إذ موافقة العامَّة إنَّما تكون مرجِّحة لإحدى الحجَّتين على الأخرى بعد عدم إمكان الجمع بينها، وفقد جملة من المرجِّحات لا من عميِّزات الحُجَّة عن اللَّا حُجَّة "(٦)، ويأتي هنا دور التأويل في تقريب دلالة الرواية الموافقة للعامَّة مع الرواية المعارضة لها من روايات أهل البيت المن للحيلولة من دون اللجوء إلى الترجيح



١ - يُنظر: الكافي - ١ / ٦٨

٢- يُنظر: جوابات أهل الموصل في العدد والرؤية- ٤٧ ـ ٤٨

٣- الروحاني، السيِّد محمَّد صادق: فقه الصادق ( ٣- ٣/ ٢٩٤ )

بينها، وتلافيا للتفريط بها لاسيَّما وإنَّما تملك من مقوِّمات الحجِّيَة للاستشهاد بها "فإنَّ موافقة العامَّة إنَّما تقتضي الحمل على التقيَّة مع استحكام التعارض بين النُّصوص، لا مع إمكان الجمع العرفي "(١).

وروى الشيخُ الطوسيُّ بسنده عن ابن أبي عمير عن حماد عن ربعي عن عمد عمر عن مماد عن ربعي عن عمد بن مسلم عن أبي عبد الله الله الله على قال: "إذا شَهَدَ ثَلَاثَةُ رِجْالٌ وَامْرَأَتْانٌ لَمْ تَجْز فِي الرَّجْم، وَلا تَجُوزُ شَهْادَةُ النساءِ فِي القَتلِ "(٢)، فقال الشيخ الطوسي: "فالوجه في الرَّجْم، وَلا تَجُوزُ شَهْادَةُ النساءِ فِي القَتلِ "(٢)، فقال الشيخ الطوسي: "فالوجه في هذا الخبر أحد شيئين، أحدهما: أن يكونَ خرج محرج التقيَّة؛ لأنَّ ذلك مذهب أكثر العامَّة، والثاني: أن يكونَ محمولًا على أنَّه إذا لم يتكامل شرائط جواز قبول شهادتهن، فأمًا مع تكاملها فلابدَّ من قبولها على ما تقدَّم في الأخبار "(٣).

ومن القواعد المتكرِّرة في كلام الفقهاء، والمتداولة بينهم أنَّهم لا يجمعون بين الأخبار إلَّا مع التكافؤ في قوَّة السَّند، وإلَّا فتراهم يطرحون الضعيف، ويعملون بالصحيح منها، ومن قواعدهم أيضًا أنَّهم يعملون بالراجح ويجعلون التأويل في جانب المرجوح، ومقتضى هاتين القاعدتين هو العمل بالأخبار الدَّالة على القول المشهور لصحَّة كثير منها، وكثرتها وصراحتها وضعف ما قابلها سندًا وعددًا ودلالة (١٠).

لذا يرى الفقهاء أنَّه لو كانت إحدى الروايتين أقوى سندًا من الأخرى لكان المكن تأويلها وهملها على خلاف ظاهرها على وجه ترجع إلى مفاد الأخرى، كان ذلك التأويل أولى من الرجوع إلى المرجِّحات السّنديَّة القاضية بطرح الأخرى؛ بل هو في مقام احترام الرواية وأنَّها لو عورضت بأخرى هي أقوى منها، وكانت قواعد التعارض قاضية بالعمل على تلك الأخرى، فالذي ينبغى هو إرجاع

١ - الحكيم، السيِّد محمَّد سعيد -٣/ ٤٧٦

٢- الاستبصار - ٣/ ٢٤

٣- المصدر نفسه -٣/ ٢٤

٤- يُنظر: البحراني، الشيخ يوسف: الحدائق الناضرة - ٩ / ٢٧٧

مضمون هذه مهما أمكن ولو بالتأويل إلى مضمون تلك، فإنَّ ذلك أولى من طرحها وإلقائها"(١).

جاء في الوسائل عن أحمد بن محمَّد، عن معمر بن خلاد قال: "سألت أبا الحسن هلي أيَجْزي الرَجُلُ أَنْ يَمسَحَ قَدْمَيهِ بِفَضْلِ رَأْسِهِ؟ فقالَ بِرَأْسِه: لا، فقُلتُ: أباء جَديدُ؟ فقالَ برأسِه: نَعمْ. (٢)"

وروى الشيخُ الطوسيُّ في الاستبصار عن الحسين بن سعيد، عن حماد، عن شعيب، عن ألسَّ ألْتُ أبا عبد الله الله عن مَسْحِ الرَّأْسِ قُلْتُ: أَمْسَحُ بَا فِي يَدِي مِنَ النَّدَى رَأْسِي؟ قَالَ: لاَ بل تَضَعُ يَدَكَ فِي الْلَاء، ثمَّ مَّسَحُ"(٣).

فيقول الشيخ الطوسيّ في الجمع بين دلالة الخبرين "الوجه في هذين الخبرين أن نحملها على ضرب من التقيّة؛ لأنّها موافقان لمذاهب العامّة، ويحتمل أن يكون المراد بها إذا جفّت أعضاء الطهارة بتفريط من جهته، فيحتاج (إلى تجديد) غسلها، فيأخذ ماءً جديدًا، ويكون الأخذ لها أخذًا للمسح حسب ما تضمّنه الخبر الأوّل (1).

وأمَّا الخبر الثاني فيحتمل الشيخ أن يكون المراد بقوله الله: (لاَ ؛ بل تَضَعُ يَدَكَ فِي الْمَاءِ) "إنّها أراد به الماء الذي بقي في لحيته أو حاجبيه، وليس فيه أن يضع يده في الماء الذي في الإناء أو غيره، فإذا احتمل ذلك لم يعارض ما قدَّمناه من الأخبار"(٥).



١ - الحلِّي، الشيخ حسين: أصول الفقه -١٢/ ٣٤

٢- وسأئل الشيعة -١/ ٤٠٧

٣- الاستبصار - ١/ ٩٥

٤ - المصدر نفسه - ١ / ٥٩

٥ - المصدر نفسه -١/ ٥٥

#### خلاصة واستنتاج

أوّلا: - استعمال مفردة التأويل مع الرواية الصادرة تقيّة، لا يمكن أن نعدّه تأويلاً بالمعنى الحقيقي؛ بل أطلق عليه العلماء تسميته بالتأويل تساعًا؛ ذلك أنَّ التعريف المشهور للتأويل كما ذكرناه سابقًا هو: صرف الدَّلالة الظاهريَّة للفظ إلى دلالة أخرى محتملة، وأمَّا في التقيَّة فإنَّ الدَّلالة الظاهرة تكون مقصودة من المعصوم هي وإن جاءت تحمل حكماً شرعيًّا مخالفًا لما هو معروف عنهم هي فيتضح أنَّ لجوء العلماء إلى إعلال الرواية بأنَّها صادرة تقيَّة، لصرف الدَّلالة عن الحكم الواقعي الذي أراده المعصوم هي إلى الدَّلالة على حكم استثنائي فرضته طبيعة الظروف الزمانيَّة، والمكانيَّة المحيطة بزمن صدور النَّصّ.

ثانيًا: حمل الرواية على التقيَّة هي أن يحمل مدلول الرواية ككُلِّ بغض النظر عن تأويل لفظ من ألفاظها إلى غير مراده، بعد أن يستنفد إمكانيَّة تخصيصها أو حملها على أحد الأحكام الخمسة (الوجوب أو الاباحة أو ...)، وذكرنا أنَّه ليس تأويلًا حقيقيًّا كما تقدَّم .

ثالثًا: ينبغي أن نفرِق ما صدر عن المعصوم المنتقية وما صدر منه من باب التورية، فالأوَّل يكون الحُكم المخالف فيه مقصودًا من المعصوم المنتخب الظروف المحيطة بزمن صدور النَّصّ استلزمت أن يصدر منه مثل هكذا حكم، لذلك إذا علم مثل هذا القول من الفقهاء أنَّ الكلام صدر تقيَّة تركوا العمل به وطرحوه من دون أن يأوَّلوا دلالته؛ بل حمله على حقيقته، وإن تأوَّلوا اختلافه مع غيره كونه صادر تقيَّة، ومن ثمَّ ترك العمل به؛ لأنَّ زمان العمل فيه قد انتهى ساعين بذلك إلى رفع الاختلاف بين مدلول الروايات؛ لأنَّ زمان العمل فيه قد انتهى، ف"الخبر الصادر تقيَّة يحتمل أن يراد به ظاهره فيكون من الكذب المجوَّز لمصلحة، ويُحتمل أن يراد منه تأويل مختلف على المخاطب فيكون من قبيل التورية، وهذا أليق

بالإمام الله بل هو اللائق، إذا قلنا بحرمة الكذب مع التمكّن من التورية "(۱). وأمّا اختلاف التقيّة عن التورية فإنّ الأخير يُعيّد من الاساليب البلاغيّة المعروفة عند العرب فلا مخالفة فيها مع غيرها بل إنّ المراد منه هو ما عناه المعصوم الله إلّا ونّ دلالته كانت تختفي وراء أستار اللفظ الذي "له معنى ظاهر ولكن الإمام الله لا يريد هذا المعنى الظاهر بل يريد المعنى الذي هو خلاف الظاهر ولأنّه المعبّر عن الحكم الواقعي، بخلاف الأوّل فإنّه كان بإلقاء نفس الواقع ولكن مع وجود طريق للتخلُّص منه باختيار لفظ غير صريح فيه، فاللفظ له معنى ظاهر ، والإمام يريد جدًا هذا المعنى الظاهر ولأنّه المعبّر عن الحكم الواقعي، لكن لهذا اللفظ احتمالات أخرى يمكن أن يتمسّك الإمام الله للتخلُّص من شرِّ الأعداء"(۲).

رابعًا: تُعدُّ التقيَّة أحد أهم أسباب اختلاف الحديث عند الإماميَّة التي انعكست سلبًا على دلالة النَّص من خلال بروز التعارض بين مدلول تلك الروايات مقارنة بها لم يصدر تقيَّة، ومن الجدير بالذكر أنَّ الفقهاء لم يتعاملوا مع الروايات بالجمع الدَّلاليّ من طريق التأويل؛ لأنَّ المعنى الظاهر في الرواية كان مقصودًا من قبل المعصوم للله وإن كان مخالفًا لما صدر عنه أو عن آبائه لله فقولهم إنَّ الرواية هذه تقيَّة هي محاولة لرفع التنافي بينها وبين ما جاء يخالف ما صدر منه، أو ممَّا سبقه من الأئمَّة لله بغير تقية.

#### المبحث الرابع

موارد التأويل بالجمع العرفي عند الفقهاء

أفاد الفقهاء من تطبيق القواعد الأصوليَّة التي وضعها الأصوليُّون في حمل دلالة اللفظ الدَّالة على الوجود قرينة تمنع من دلالتها على اللفظ الدَّالة على الوجود قرينة تمنع من دلالتها على الأوَّل، وكذلك الحال في صرف دلالة النهي على الحرمة من خلال حملها على الكراهة.



١ - الأنصاري، الشيخ مرتضى: فرائد الأصول-٤/ ١٢٨.

٢-هاشم الهاتسمي: تعارض الأدلُّة واختلافُ الحديث -٣١٥.

فظواهر الألفاظ الدَّالة على الوجوب، أو النُّدب من الممكن أن تحتمل معنى فظواهر الألفاظ الدَّالة على الوجوب، أو النُّدب من الممكن أن تحتمل معنى في أحدهما أظهر من الآخر، فإذا ورد ذلك وجب حمله على ظاهره، إلَّا أن يدلَّ دليل على العدول عنه إلى ما يُوجبه، فيؤدِّي نظر الفقيه وتأمله من خلال استقراء الأدلَّة الشرعيَّة وجزئيَّاته إلى الوصول إلى ما يُعزِّز ذلك التأويل ويعضده.

وقد ذكرنا فيما تقدَّم، أن تأويل الأحاديث يرتبط ارتباطًا وثيقًا بظاهرة تعارض مداليلها لذلك فإنَّ "تأويل الحديث غير جائز إلَّا عند وجود معارض أقوى؛ لأنَّه لو لم يكن أقوى فيجوز التأويل فيه، فمع تساوي الاحتمالين فالأصل عدم الصحَّة وترتب الأثر؛ لأنَّ الصحَّة حكم شرعي يتوقَّف على الثبوت من دليل شرعي، فالاحتمال لا يكفي، سيَّما مع كونه قبل العقد غير صحيح قطعًا، فيستصحب حتَّى يشت خلافه"(۱).

### المطلب الأوَّل

## حملُ الوجوب على الاستحباب

الوجوب هو: "حكم شرعي يبعث نحو الشيء الذي تعلَّق به بدرجة الإلزام، نحو وجوب الصَّلاة، ووجوب إعالة المعوزين على ولي الأمر "(٢)، بمعنى أنَّه "يترتَّب على الإلزام بالفعل ذمِّ تاركه، وعقابه، ومدح فاعله وإثابته، ويتَّصف الفعل الذي ألزم به الشَّارع المقدَّس باسم الواجب "(٣).

أمّا الاستحباب فهو: "حكم شرعي يبعث نحو الشيء الذي تعلّق به بدرجة دون الإلزام، ولهذا توجد إلى جانبه دائماً رُخصة من الشّارع في مخالفته "(٤)، واختلف الأصوليُّون في دلالة لفظ) الأمر (هل هي بمعنى الطلب على نحو الوجوب، أو تحتمل معنى الطلب الاستحبابي؟.

١ -الوحيد البهبهاني: حاشية مجمع الفائدة والبرهان - ١ / ٤٠٢

٢-الصدر، السيِّد محمَّد باقر: دروس في علم الأصول-٦٥

٣-البهادلي: مفتاح الوصول إلى علم الأصول-١/١٥

٤-المصدر نفسه -١/ ٥١

ذهب الشيخ المظفّر إلى دلالته على الوجوب قائلًا: "الحق عندنا أنه دال على الوجوب وظاهر فيه فيها إذا كان مجردًا وعاريًا عن قرينة على الاستحباب. وإحراز هذا الظهور بهذا المقدار كاف في صحّة استنباط الوجوب من الدليل الذي يتضمّن كلمة) الأمر(، ولا يحتاج إلى إثبات منشأ هذا الظهور هل هو الوضع أو شيء آخر".()

### ظهور صيغة الأمر في الوجوب

اختلف الأصوليُّون في ظهور صيغة الأمر في الوجوب، وفي كيفيته على أقوال، والخلاف يشمل صيغة) أفعل (وما شابهها وما بمعناها من صيغ الأمر، والأقوال في المسألة كثيرة، وأهمها قولان(٢):

أحدهما: أنَّها ظاهرة في الوجوب، أمَّا لكونها موضوعة فيه، أو من جهة انصر اف الطلب إلى أكمل الأفراد.

ثانيهما: أنَّها حقيقة في القدر المشترك بين الوجوب والنُّدب، وهو - أي القدر المشترك - مُطلق الطلب الشامل لهما من دون أن تكون ظاهرة في أحدهما، ورجَّح الشيخ المظفَّر أنها ظاهرة في الوجوب، ولكن لا من جهة كونها موضوعة للوجوب، ولا من جهة كونها موضوعة للوجوب، ولا من جهة كونها موضوعة لمطلق الطلب وأن الوجوب أظهر أفراده (٣).

وعلى هذا فالمستعمل فيه الصيغة على كلا الحالين (الوجوب والندب) واحد لا اختلاف فيه، وإفادة الوجوب على تقدير تجرُّدها عن القرينة على إذن الأمر بالترك إنَّما هو بحكم العقل كما قلنا؛ إذ هو من لوازم صدور الأمر من المولى. (٤) والمتبِّع للروايات الشريفة يجد في مواضع عدَّة أنَّ دلالة لفظة الوجوب، لا تدلُّ دائماً على الزام المكلَّف بالفعل، كما هو المفهوم من دلالتها عند الأصوليين



١- أصول الفقه - ١/ ١٠٩

۲ – المصدر نفسه – ۱/ ۱۱۲

٣-المظفر: أصول الفقه - ١/ ١١٣

٤ - المصدر نفسه - ١ / ١١٣

فإنَّ "لفظ الوجوب عند أهل الأصول وإن كان حقيقة فيها لا يجوز تركه، إلَّا أنَّه في الأخبار ليس كذلك فإنَّه كها ورد استعاله في هذا المعنى ورد أيضًا استعاله في تأكيد الاستحباب وبالمعنى اللغوي عمَّا لا يحصى كثرة، فهذا اللفظ عندنا من الألفاظ المشتركة لا يحمل على معنى من هذه المعانى إلَّا مع القرينة"(١).

### تطهير الثوب

روى الكُلينيُّ عن محمَّد بن يحيى، عن أحمد بن محمَّد، عن علي بن الحكم، عن الجُسَد، عن الجُسَدَ، عن الحسين بن أبي العلاء قال: "سألت أبا عبد الله الله عن الْبَوْلِ يُصِيبُ الْجَسَدَ، قَالَ: صُبَّ عَلَيْهِ الْمَاءَ مَرَّتَيْن، فَإِنَّا مُهُوَ مَاءُ، وَسَأَلْتُهُ عَنِ الثَّوْبِ يُصِيبُهُ الْبَوْلُ، قَالَ: العسلهُ مَرَّتَيْن، وَسَأَلْتُهُ عَنِ الصَّبِيِّ يَبُولُ عَلَى الثَّوْبِ، قَالَ: يَصُبُّ عَلَيْهِ الْمَاءَ قَلِيلًا، وَالصَّبِيِّ يَبُولُ عَلَى الثَّوْبِ، قَالَ: يَصُبُّ عَلَيْهِ الْمَاءَ قَلِيلًا، وَمَ يَعْصُرُهُ. (٢)"

وروى الشيخُ الطوسيُّ بسنده عن الحسين بن سعيد، عن عثمان بن عيسى عن سماعة قال: "سألتُهُ عنْ بوْلِ الصَّبِيِّ يُصِيبُ الثَّوْب، فقال اللهِّ: اغْسِلْهُ قُلْتُ: فإن لم أجدْ مكانهُ قال: اغْسل الثَّوْب كُلِّهُ "(٣).

يقول الشيخ الطوسيُّ في التوفيق بين هذه الأخبار ورفع التنافي بينها: "لأنَّه يحتمل أن يكون أراد بقوله: اغسله صب عليه الماء، ويجوز أن يكون أراد: بول من أكل الطعام"(٤٠).

وحمل المُحقِّق السبزواري دلالة الرواية الأولى على نحو الاستحباب لا الوجوب فقال: "أمَّا الأولى منها يُحمل على الاستحباب، أو على أن يكونَ الغرض من العصر إخراج أجزاء النجاسة كما يشعر به قوله: (يبول على الثوب)، وأمَّا الثانية، فقد حملها الشيخ على إرادة الصبِّ من الأمر بالغسل، أو على أنَّ المراد

١-البحراني، الشيخ يوسف: الحدائق الناضرة - ٦ / ٢٠٨

٢- الْكَافِي - ٣/ ٥٥

٣- الاستبصار - ١٧٤ / ١٧٤

٤ – المصدر نفسه

بالصبي من أكل الطعام والثاني أقرب من الأوَّل، والحمل على الاستحباب أقرب منها، وأمَّا الأخبار الدَّالة على اعتبار الغسل مرَّتين في البول لمخصص جمعًا بين الأدلَّة، وقد نوقش في عمومها بناء على أنَّ العموم فيها مستند إلى القرائن لا عموم اللفظ وفي شهادة القرائن على دخول بول الرضيع نظر، وكان الظاهر العموم لولا المعارض ويعتبر في الصبِّ الاستيعاب الإصابة البول لا الانفصال إلَّا أن يتوقف عليه زوال عين النجاسة، مع احتال الاكتفاء به مطلقًا لإطلاق النَّص، والحكم معلَّق في الرواية على صبي لم يأكل "(۱).

## زكاة الحَرث

روى الكُلينيُّ محمَّد بن يعقوب عن علي بن إبراهيم، عن أبيه عن حَمَّاد بن عيسى عن حريز، عن محمَّد بن مسلم قال: "سَأَلْتُهُ الللهِ عَنِ الْخُبُوبِ مَا يُزَكَّى عيسى عن حريز، عن محمَّد بن مسلم قال: "سَأَلْتُهُ اللهُ عَنِ الْخُبُوبِ مَا يُزَكَّى منْهَا؟ قَالَ: اَلْبُرُّ وَالسُّلْتُ وَالسُّلْتُ وَالسُّمْسِمُ وَالسَّمْسِمُ كُلُّ هَذَا يُزَكَّى وَأَشْبَاهُهُ "(٢).

وروى الطوسيُّ في الاستبصار بسنده عن حميد بن زياد عن ابن سياعة عمَّن ذكره، عن أبان عن أبي مريم عن أبي عبد الله الله قال: سَأَلتهُ عَنْ الحَرْثَ مَّا يُزَكَّى؟ فَقَالَ: البِرِّ والشَعِير والذِرة وَالأَرُزِّ السُّلْتُ والعَدَسْ كُلِّ هذا يُزَكِّى، وَقَالَ: كُلّم إلى الصّاع فَبَلَغَ الأوساق (٣) فعليه الزَّكاة "(٤).

وذكر المُحقِّق الله أنَّ ما يجب فيه التَّزكاة من الغُلات هو أربع أقسام: الحنطة والشعير والتمر والزبيب<sup>(٥)</sup>، كما جاء في رواية الإمام الصادق الله قوله: وضع رسول الله على تسعة أشياء: الحنطة والشعر والتمر والزبيب والذهب والفضّة والإبل



١ - السبزواري: ذخيرة المعاد - ٢ / ٣٠٣

۲ – الكافي – ۳ / ۱۱ ه

٣- الوَسْتُقُ والوِسْتُ مِكْيلَة معلومة، وقيل: هو حمل بعير، وهو ستون صاعًا بصاع النبي على، وهو خمسة أرطال وثلث، فالوسْقُ على هذا الحساب مائة وستون مَنًا، ابن منظور: لسان العرب، مادة (وسق).

٤ - الاستبصار - ٢ / ٤

٥ - يُنظر: شرائع الإسلام - ١ /١١٦

والبقر والغنم"(١)، لذلك تأوَّل الشيخ الطوسيُّ مدلول الرواية الظاهر فقال: "وما يجري مجرى هـذه الأخبار التي تتضمَّن وجـوب الزَّكاة في كلِّ ما يكال أو يـوزن فالوجه فيها أن نحملها على ضرب من الاستحباب، والنُّدب من دون الفرض والإيجاب؛ لئلَّا تتناقض الأخبار، ولأنَّا قد قدَّمنا في أكثر الأخبار أنَّ رسول الله ﷺ عفا عَّما سوى ذلك، ولو كانت هذه الأشياء تجب فيها الزَّكاة لما كانت معفوًا عنها، ولا يمكن حملها على ما ذهب إليه يونس بن عبد الرحمن أنَّ هذه التسعة أشياء كانت الزَّكاة عليها في أوَّل الإسلام، ثمَّ أوجب الله تعالى بعد ذلك في غيرها من الأجناس؛ لأنَّ الأمر لو كان على ما ذكره لما قال الصادق: ﴿ عَمَّا رسول الله الله عَمَّا سوى ذلك؛ لأنَّه إذا أوجب فيما عدا التسعة أشياء بعد إيجابه في التسعة لم يبق شيء معفو عنه، فهذا القول واضح البطلان، الذي يدلُّ على ذلك أيضًا ما رواه على بن الحسن بن فضال عن محمَّد بن عبيد الله الحلبي، والعبَّاس بن عامر جميعًا عن عبدالله بن بكبر عن محمَّد الطيار، قال: سألت أبا عبدالله الله عمَّا تَجُب فيه الزَّكاة ؟ فَقَالَ: في تسعَة أشْياء: الذهبُ وَالفضّةُ، والحنطَةُ وَالشَعيرُ وَالتَمْرُ وَالزّبيبُ، والإبلُ والبَقَرُ والغَنَمُ، وَعَفا رَسُولُ الله ﷺ عمَّا سوىْ ذَلكَ، فقُلتُ: أَصْلَحَكَ اللهُ، فإنَّ عندَنا حَبًّا كَثيرًا، قالَ: فَقالْ: وما هُو ؟ قُلتُ: الأرز، قالَ: نَعمْ، ما أَكْثَرِهُ، فقُلتُ: أفيهِ الزَّكاة؟ فَزَبَرَني، قالَ: ثمَّ قَالَ: أقولُ لكَ: إنَّ رَسُولُ اللهِ عَيْلَةَ عَفاعمًا سِوى ذلكَ وتَقُولُ لِي: إنَّ عِندَنا حَبًّا كَثيرًا، أَفَيه الزَّكاة؟ "(٢).

#### المطلب الثاني

## حمل النهي على الكراهة

الحُرمة: هي: "حكم شرعي يزجر عن الشيء الذي تعلَّق به بدرجة الإلزام، نحو حرمة الرِّبا، وحرمة الزنا، وبيع الأسلحة إلى أعداء الإسلام"(").

١ - الشهيد الأوَّل: الدروس الشرعيَّة في فقه الإماميَّة - ١ / ٢٢٧

٧ - الاستصار - ٢/ ٧

٣-الأصول العامة للفقه المقارن، الحكيم - ٦٣

وأمَّا الكراهة: فهي "حكم شرعي يزجر عن الشيء الذي تعلَّق به بدرجة دون الالزام، فالكراهة في مجال الزجر كالاستحباب في مجال البعث، كما أنَّ الحرمة في مجال الزجر كالوجوب في مجال البعث "(۱)، وقيل في تعريفها: إنَّها "ردع الشَّارع للمكلَّف عن الاتيان بفعل مع ترخيص الإتيان به، ويسمَّى الفعل ردع الشَّارع عن الإتيان به مع الترخيص بفعله (مكروه)" (۲).

ومن المسالك التي سلكها الفقهاء في اختلاف مداليل الأحكام الظاهرة، نحو حمل النهي على الكراهة لا الحرمة، لذلك يرى الشيخ المظفّر أنَّ كلمة) النهي ظاهرة في خصوص الحرمة، لكن هذا الظهور ليس من جهة الوضع؛ بل بمقتضى حكم العقل، أمَّا الكلمة نفسها من جهة الوضع فهي تشمل النهي التحريمي و النهي التنزيمي أي: الكراهة، فلا بأس من تعميم (النهي) في العنوان لكلً من القسمين بعد أن كان النزاع قد وقع في كلِّ منها (٣).

## نجاسة المجوسي

جاء في الاستبصار أنَّه "سُئل أبو عَبد الله طِيرٌعَنْ الرَجُلِ، يَحِلُّ لَهُ أَنْ يُصَافِحَ اللَّهُ طِيرٌعَنْ الرَجُلِ، يَحِلُّ لَهُ أَنْ يُصَافِحَ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الرَجُلِ، يَعِلُّ لَهُ أَنْ مُصَافَحَتُهُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُصَافَحَتُهُمْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

قال: الشيخ الطوسيُّ في وجه تأويل الحديث" إن نحمله على غسل اليد؛ لأنَّ ذلك يسمَّى وضوءًا، وإنَّما يجب ذلك لكونهم أنجاسًا، وإنَّما قلنا ذلك لإجماع الطائفة على أنَّ ذلك لا يوجب نقض الوضوء، وأيضًا فقد قدَّمنا الأخبار التي تضمَّنت أنَّه لا ينقض الوضوء، إلَّا ما خرج من السبيلين، أو النوم وهي



١ - الصدرِ، السيِّد محمَّد باقر، دروس في علم الأصول – الحلقة الثانية -

٢-البهاديُّ: مفتاح الوصول إلى علم الأصول، - ١/ ٦٣

٣-المُظْفر الشيخ محمَّدُ رضًا: أُصولُ الفقه - ٢ / ٤١٢

٤ - الاستبصار: ١/ ٢٨٥

محمولة على عمومها لا يجوز تخصيصها لأجل هذا الخبر الشاذّة؛ كونه معارضًا بأخبار كثيرة الشيخ الطوسيّ عدّ هذا الخبر من الأخبار الشاذّة؛ كونه معارضًا بأخبار كثيرة أجمع عليها قول الفقهاء، فلابد من تأويله وعدم الأخذ بظاهره،" ونقل المُحقِّق السبزواري عن الشهيد الثاني قوله: إنَّ أكثر أخبار النجاسة يلوح منها إرادة الكراهة، فإنَّ النهي عن المصافحة والاجتهاع على الفراش الواحد لابد من حمله على الكراهة؛ إذ لا خلاف في جوازه، والأمر بغسل اليد من المصافحة مع كون الغالب انتفاء الرطوبة محتاج إلى الحمل على خلاف الظاهر أيضًا، وهذا كله يوجب ضعف دلالتها، فيقرب فيها ارتكاب التأويل، وذلك بحمل نواهيها على الكراهة، وأوامرها على الاستحباب، وإطلاق النهي عن الصَّلاة في الثوب قبل الغسل أيضًا يحتاج إلى تأويل على أنَّ الأخبار الدَّالة على النهي من مؤاكلتهم، أو الأكل عن طعامهم أو الأكل عن إنائهم أو شرب سؤرهم غير دالة على نجاستهم؛ لعدم انحصار علَّة شيء مَّا ذُكر في النجاسة إلَّا أن يثبت التأويل بإجماع الفقهاء (٢٠). المعبعة لا يقر أونَ القرآن

روى الشيخ الصَّدُوق بسنده عن السكوني، عن جعفر بن محمَّد عن أبيه، عن آبائه، عن عليِّ السَّاجِدُ، وَفِي الكَنيفِ آبائه، عن عليٍّ السَّاجِدُ، وَفِي الكَنيفِ وَفِي الكَنيفِ وَفِي الخَيام، والجُنِّب والنُفَسَاءِ وَالحَائِض"(٣).

قال الشيخ الصَّدُوق: هذا على الكراهة لا على النهي، وذلك أنَّ الجُنب والحائض مُطلقُ لهما قراءة القرآن إلَّا العزائم الأربع وهي سجدة لقان المختلف مُطلقُ لهما قراءة القرآن إلَّا العزائم الأربع وهي سجدة لقان النجم إذا هوى، وسورة اقرأ باسم ربك، وقد جاء الاطلاق للرجل في قراءة القرآن في الحهام ما لم يرد به الصوت، إذا كان عليه

١ - المصدر السابق

٢- ذخيرة المعاد: ٢ / ٢٣٤

٣- الخصال - ٣٥٧

٤- يعنى سورة ألم تنزيل التي سطرت في المصحف الشريف بعد سورة لقمان.

مِئْزَر، وأمَّا الركوع والسُّجود فلا يقرأ فيها؛ لأنَّ الموظَّف فيها التسبيح إلَّا ما ورد في صلاة الحاجة، وأمَّا الكنيف فيجب أن يصان القرآن عن أن يقرأ فيه، وأمَّا النفساء فتجرى الحائض الحائض في ذلك "(١).

#### المطلب الثالث

#### حمل الاباحة على الضرورة

الإباحة: هي: "أن يفسح الشَّارع المجال للمكلف لكي يختار الموقف الذي يريده، ونتيجة ذلك أن يتمتَّع المكلف بالحريَّة، فله أن يفعل وله أن يترك "(٢)

وعرَّف الخضري المباح بالقول: "المباح عند الشَّارع: هو ما خيرَّ فيه بين الفعل، والترك من غير مدح ولا ذم، فإذا تحقَّق الاستواء، والتخيير شرعًا لم يتصوَّر أنَّه يكون تاركه مطيعًا تعلَّق الطلب بالكفِّ عنه؛ إذ إنَّ الطاعة لا تكون إلَّا مع طلب، ولا طلب فلا طاعة "(٣).

وقد عدّ الأصوليُّون الإباحة أصلًا في كلِّ الأفعال ما لم يثبت لها أحد الأحكام الأخرى، من وجوب أو تحريم أو كراهة أو نُدب (أن)، إلَّا أنَّ السيِّد محمَّد تقي الحكيم، أنكر ذلك وعَدّهُ تسامًا منهم عندما جُعل قسياً من أقسام الحكم التكليفي على السُّنَّة أكثرهم؛ فإنَّه لا يعرف له وجه لمجافاته لطبيعة التعبير بالتكليف؛ لأنَّ التكليف ما كان فيه كلفة على العباد، والإباحة لا كلفة فيها فلا وجه لعدها من أقسام الحكم التكليفي، إلَّا أن يكون ذلك اصطلاحًا منهم، وليس لنا أن نؤاخذهم فيه أن.



١ - المصدر السابق

٧- الصدر، السيِّد محمَّد باقر: دروس في علم الأصول-١/٥٤

٣- الخضري، محمَّد بن عفيفي الباجوري: أصول الفقه - ٥٤

٤ - يُنظر: البهادليُّ: مفتاح الوصول إلى علم الأصول - ١/ ٦٤ ٥ - يُنظر: محمد تقى الحكيم، الأصو لالعامة للفقه المقارن - ٥٧

## أقسام المباح:(١)

الْأُوَّل: ما صرَّح الشَّارع فيه بالتخيير، كقوله: إنَّ شئتم فعلتم، وإن شئتم فاتركوه .

الثاني: ما لم يرد فيه عن الشَّارع دليل سمعي في التخيير.

الثالث: ما لم يرد فيه عن الشَّارع شيء فيبقى على البراءة الأصليَّة.

وجاءت بعض الروايات تحمل في مضامينها الدَّلالة على إباحة الفعل مع أنَّها تحمل وجهًا آخر لو حملت على التأويل.

## نكاح الكتابية

جاء في كتاب الكافي عن الحسين بن محمّد عن المعلى بن محمّد عن الحسن ابن علي عن أبان عن زرارة بن أعين قال: "سألت أبا جعفر المسلم عن أبان عن زرارة بن أعين قال: "سألت أبا جعفر المسلم عن أيكُل لله منهُن نكاح البُله "("). فَقَالَ: لا يَصْلُحُ لِلْمُسْلِمِ أَنْ يَنْكِحَ يَهُوديَّةً وَلا نَصْرَانِيَّةً، وَإِنَّما يَحِلُ لَهُ مِنْهُنَ نِكَاحُ الْبُله "("). يُستفاد من ظاهر الرواية حرمة زواج المسلم من اليهوديَّة والنَّصرانيَّة مستثنيًا منها المرأة البلهاء، إلَّا أنَّ الشيخ الطوسي ذكر وجوهًا في تأويل الرواية: "منها: أن تكون قد خرجت مخرج التقيَّة؛ لأنَّ جميع من خالفنا يذهبون إلى جواز ذلك، فيجوز أن تكون هذه الأخبار وردت موافقة لهم، كما وردت نظائرها لمثل ذلك؛ كونها تدلُّ على إباحة نكاح المستضعفات منهن، والبُله اللَّاتي لا يعتقدن الكفر على وجه التمسُّك به، والعصبيَّة له، ومن هذه صورته يجوز العقد عليه.

ومنها: أن يكونَ ذلك متناولًا لحال الضرورة، وفقد المسلَّمة، ويجري ذلك مجرى إباحة لحم الميتة عند الخوف على النفس، يدلُّ على ذلك: ما رواه محمَّد بن يعقوب عن على بن إبراهيم عن أبيه عن إسهاعيل بن مرار عن يونس عن محمَّد بن مسلم عن أبي جعفر هي قالَ: "لا يَنْبَغِي لِلْمُسْلِمِ أَنْ يَتَزَوَّجَ يَهُودِيَّةً وَلا نَصْرَانِيَّةً، وَهُو يَجَدُ مُسْلَمَةً حُرَّةً أو أَمَةً "(٣).

である である がでデート

١ - الخضري: أصول الفقه - ٥٥

٢- الكُلينَيّ: الكاَّفي -٥ / ٣٥٧

٣- المصدر نفسه

## مواقيت الإحرام

ذكر السيِّد محسن الحكيم في تعرضه لمواقيت الحج أن: "الأقوى عدم جواز التأخير إلى الجحفة - وهي ميقات أهل الشام - اختيارًا، نعم يجوز مع الضرورة، لمرض، أو ضعف، أو غيرهما من الموانع؛ لكن خصها بعضهم بخصوص المرض والضعف، لوجودهما في الأخبار، فلا يلحق بها غيرهما من المضرورات، والظَّاهر إرادة المثال فالأقوى جوازه مع مطلق الضرورة"(٢).

وقال المُحقِّق الأردبيلي: "ولما أوجب على كلِّ من مَرَّ بالمدينة الإحرام منه علم أنَّ ميقات أهلها ليس لهم خاصَّة؛ بل لكلِّ من يمر عليه، وكذا في غيره، وهو ظاهر، ولا خلاف فيه؛ بل الظاهر أنَّ المراد بأهل المدينة مثلًا، من يمرُّ على ميقاتها، هذا واضح، ولكن وجوب الإحرام على من دخل المدينة منها، وعدم جواز العدول إلى طريق آخر غير ظاهر، واختار في التهذيب عدم جواز العدول إلى ذات عرق لهذه الرواية فتأمَّل، فإنَّ الميقات هو مسجد الشجرة، ولعلَّ المراد من دخل المسجد، أو قرب منه أو أنَّ المراد هو الاستحباب، أو من خصائص المدينة، والتهيُّؤ؛ ولكن المراد الإحرام من المسجد".



۱ – وسائل الشيعة – ۱۱ / ۳۱۸

٢- مستمِسك العروة - ١١ / ٢٥٥

٣- المحقِّق الأردبيلي: مجمع الفائدة ٧٠ / ١٨٠

ويَستدلُّ المُحقِّق الأردبيلي على تأويله بها جاء في الكافي من رواية عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله الله قَامَ بِاللَّدِينَةِ شَهْرًا وَهُوَ يُرِيدُ الْحَجَّ، ثمَّ بَدَالَهُ أَنْ يَخْرُجَ فِي غَيْر طَرِيقٍ أَهْلِ اللَّدِينَةِ الَّذِي يَأْخُذُونَهُ، فَلْيَكُنْ إِحْرَامُهُ مِنْ مَسِيرَةِ سِتَّةِ أَمْيَال، فَيَكُونُ حِذَاءَ الشَّجَرَةِ مِنَ الْبَيْدَاءِ "(۱).

#### المطلب الرابع

## نفي الكمال والمبالغة في نقص الثواب

يتوجّه تارةً النفي إلى أصل صحّة الفعل، بوصفه من المحرَّمات المنهي عنها، وتارةً يتوجَّه النفي إلى كمال الصحَّة كونه صحيحًا، لكن ليس على النحو الذي يأمر به الشارع، لذلك نرى دلالة بعض الروايات جاءت تنفي قبول العبادة، أو نفي الثواب عليها، فتعاطى الفقهاء مع هذه الروايات بالتأويل لبيان المعنى الشرعى المراد من كلام المعصوم الملح.

### نفي كمال العبادة

روى البرقي في المحاسن عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله الله الله عن أبي عبد الله الله علم أنَّ "ظاهر الأصحاب الإطباق على أنَّ حكم المدافعة هو الكراهة لا غير، فيحتاج إلى تأويل هذا الخبر بالحمل على نفي الكهال، والمبالغة في نقصان الثواب، ولعلَّ من يرى صحَّته يقنع بهذا القدر في الخروج عن ظاهره وارتكاب التأويل "(٢)، وهو ما ذهب إليه صاحب البحار بقوله: "الخبر محمول على المبالغة في نفي الفضل والكهال، قال في المنتهى بعد إيراد هذه الصحيحة: المراد بذلك نفي الكهال لا الصحَّة، ثمَّ نقل الإجماع على أنَّه إن صلَّ كذلك

١ - الكُليني: الكافي - ٤ / ٣٢١

٢- البرقي، أحمد بن محمَّد بن خالد: المحاسن ١- / ٨٣

٣- منتقى الجمان - ٣/ ٢٩٤

صحَّت صلاته، ونقل عن مالك وبعض العامَّة القول بالإعادة. (١)"

وروى صاحب الوسائل عن رسول الله عني أنّه قال: "لا صَلاةً لَمنْ جَارهُ المُسْجِدِ إلّا في المَسْجِدِ "(٢)، ومع أنّ اسم الحقيقة قد يُسلب عن صحّة الصّلاة، فإنّ هذا السّلب يكون مطلقًا؛ بل هو في الغالب سلب لها من بعض الوجوه، فدلالة الحديث الظاهرة عدم صحّة الصّلاة؛ لكن عند التحقيق في هذه الدّلالة يتّضح أنّ هذا السلب ليس متعلقًا بمطلق صحّة صلاته؛ لأنّ معناه لا صلاة مقبولة لمن جاره الجامع، لكن هذا السلب هو نفي للصحّة من بعض الوجوه؛ لكون صلاته في داره.

وذهب صاحب الكفاية إلى أنَّ الظاهر في دلالة (لا) هي لنفي الحقيقة كما هو الأصل في هذا التركيب؛ لكن نفي الحقيقة تارةً يكون بنحو الحقيقة، مثل (لا رجل في الدار)، وأخرى بنحو الادّعاء كناية عن نفي الآثار، كما هو الظاهر من مثل) لا صلاة لجار المسجد إلَّا في المسجد (و(يا أشباه الرجال ولا رجال) (أ)، فالمنفيُّ في هذين الخبرينِ )الصَّلاة (نفسها و)الرجال (وأنفسهم؛ لكن ادّعاءً بملاك نفي الآثار؛ إذ لا تكون الصَّلاة في الدار معراجًا، ومقرَّبةً إلى الله بالمرتبة الكاملة لجار المسجد، فليست منشئًا للآثار المترتبة على الصَّلاة، وهي كونها معراج المؤمن وقربان كلّ تقيّ، وعليه فإنَّ قضيَّة البلاغة في الكلام، هو إرادة نفي الحقيقة ادّعاءً، لا نفي الحكم والصفة كما لا يخفى، ونفي الحقيقة ادّعاءً بلحاظ الحكم، أو الصفة غير نفي أحدهما ابتداءً مجازًا فبالتقدير أو في الكلمة ممَّا لا يخفى على مَن له معرفة بالبلاغة (أ).



١- بحار الأنوار- ٨١ / ٣٢٣

٢- وسائل الشيعة - ٣ / ٤٧٨

٣- نهج البلاغة - ٧٠، الخطبة ٢٧.
 ٤٢- يُنظر: كفاية الأصول - ٤٣٢.

#### نقص الثواب

روى الكُلينيُّ بسنده عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عمر الأعجمي قال: "قال لي أبو عبد الله الله الله الله الله الله عن أباع مَرَ، إِنَّ تسْعَةَ أَعْشَارِ الدِّينِ فِي النَّبِيذِ، وَالْمَسْعِ فِي التَقيَّة، وَلَا دِينَ لِمَنْ لَا تقيَّة لَـهُ، وَالتقيَّة فِي كلِّ شَيْءٍ إلَّا فِي النَّبِيذِ، وَالْمُسْعِ عَلَى الْخُفَّيْنِ (۱) "(۲).

يقول المازندراني في شرحه لهذا الحديث: "ولعلَّ المراد بقوله: (ولا دين لمن لا تقيَّة له) نفى الكهال؛ لدلالة بعض الروايات على أنَّ المؤاخذ بترك التقيَّة والإثم يُخرج من الإيهان، وأنَّ ثوابه أنقص من ثواب العامل بها، ووجوب التقيَّة والإثم بتركها، لا ينافي أصل الإيهان وإنَّها ينافي كهاله، وأشار بقوله: (والتقيَّة في كلِّ شيء بتركها، لا ينافي أصل الإيهان وإنَّها ينافي كهاله، وأشار بقوله: (والتقيَّة في كلِّ شيء إلَّ النبيذ ومسح الخفين) إلى أنَّ التقيَّة غير مختص بالأحكام والأعهال الدينيَّة؛ بل تكون في الأفعال العرفيَّة أيضًا مثل الخلطة بهم وعيادة مرضاهم ونحوها، وأمَّا عدم التقيَّة في شرب النبيذ ومسح الخفين فقال الشهيد في الذكرى: "إن هذه الثلاث لا تقيَّة فيها من العامَّة غالبًا؛ لأنَّهم لا ينكرون متعة الحج، وأكثرهم يحرم المسكر ومن خلع خفَّه وغسل رجليه فلا إنكار عليه، والغسل أولى منه عند انحصار الحال فيهها، وعلى هذا تكون نسبته إلى غيره كنسبته إلى نفسه في أنَّه تنتفي التقيَّة فيه، وإذا قدر خوف ضر رنادر جازت التقيَّة"(").

١ - الحُفِّ: ما يلبس في الرِّجْل من جلد رقيق، ابراهيم أنيس:المعجم الوسيط - ١/ ٢٤٧ (خفف)

٢ - الكُليني: الكافي - ٢ / ٢١٧

٣- الذكري -٩٠



# الفصل الثالث تأويل الحديث عندالمتكلِّمين

- المبحث الأوَّل: أسباب تأويل الحديث عند المتكلِّمين .
  - المبحث الثاني: صور التأويل عند المتكلِّمين .
  - المبحث الثالث: أنماط التأويل عند المتكلِّمين .





يُعدُّ تأويل النُّصوص الاعتقاديَّة من أكثر المواضيع خطورة، وحساسيَّة بين المدارس الإسلامية عبر التاريخ، التي اتخذت منه بعض التيارات المنحرفة، سلاحًا تضرب به نصوص الكتاب والسُّنَّة، في سعيها لإثباتها تتشبث به من آراء ومعتقدات، و"لقد كان التأويل في سياق المدارس الكلاميَّة ينحصر في وجوب الاستدلال على الله جلَّ شأنه بالنقل والعقل معًا، على قدر من التفاوت بين من يجعل العقل ضرورة للتسليم إلى النَّصّ، أو في استقلاليته المطلقة، أو من اعتبر العدول من الحقيقة إلى التأويل، من غير دليلٍ صحيح وحُجَّة قطعيَّة، مجرَّد افتراء؛ لأنَّه مدعاة للظنِّ "(۱).

وقد منعت بعض المدارس الكلاميّة من غير الإماميّة التأويل في أحاديث العقائد بتذرّعهم أنَّ العقيدة من الأمور الغيبيَّة، ولو لم تكن غيبًا ما صارت عقيدة، فأي أمر ينتقل من الغيب إلى عالم الشهادة، لا يصبح من عالم الغيب، ولا يكون عقيدة، فالتأويل في العقيدة لا يرد، إنَّما يرد التأويل في الأحكام (٢).

فيتَّضح أنَّ القاعدة الفكريَّة التي ينطلق منها التأويل في هذا المجال تُبنى على قناعة العقل من خلال طرق البحث، والاستدلال باستخدام التفكير، والنظر في أصول الدين والمذهب، وقد جاء هذا الاتجاه على الضدِّ من أهل الحديث، الذين يُغلبون النقل على العقل، ومنهم الأشاعرة، الذين يقدمون الشرع على الإدراكات العقليَّة، تأكيدًا منهم على أنَّ الشرع لا يكون بأي حال من الأحوال مخالفًا للعقل، في حين رجّحت المعتزلة استقلاليَّة العقل في الحكم؛ لأنَّ استعمال العقل للنظر في معرفة الله يكون قبل الواجب الشرعي في نظرهم.

وتتمثَّل خطورة رد روايات العقائد أكثر من رد الروايات الفقهيَّة؛ "لأنَّ التوقف

١- عبدالقاهر فيدوح: نظريَّة التأويل في الفلسفة العربية الإسلاميَّة - ١٥

٢- يُنظر: العقل، ناصر بن عبد الكريم العلي: شرح العقيدة الطحاوية -٥/ ٢

والرد بالنسبة إلى العمل - في الروايات الفقهيّة -متساويان، فمثلًا: إذا أورد رواية في وجوب غسل الجمعة، لا نعلم صحّتها فالتوقف فيها بمعنى عدم العمل بها وردها كذلك، وأمّا بالنسبة للاعتقاديات، فالرد ربها يستلزم الكفر دون التوقف، مثلًا إذا ورد الحديث في أنّ الهواء يضغط المصلوب كالقبر على المدفون، أو أنّ الصادق الله أرى أبا بصير الكوثر وأنهار الجنّة في الرسول عليه، فإنّ فهمت معناه فهو، وإن لم تفهم فلا تسرع إلى التكذيب بأنّ الكوثر وأنهار الجنّة عند العرش، أو في الجنّة، أو لم تخلق بعد وليست في المدينة حتّى يراها أحد؛ بل توقف وسلم واعرف أنّ عند أهله حلّ كلّ شبهة مثل ذلك يرد في محله"(۱).

### المبحث الأوَّل

## أسباب تأويل الحديث عند المتكلمين

من المعلوم أنَّ أبحاث المتكلِّمين تدور في فلك الحِجاجِ والبرهان على إثبات الأصول العقائديَّة، والإيهانيَّة بالأدلَّة العقليَّة والنقليَّة والردعلى المخالفين لهم؛ لذا فقد أصبح فضاء التأويل في روايات العقائد أكثر اتساعًا؛ ممَّا جعل التأويل يجد له في علم الكلام كل مبررات مركزيته؛ لأنَّه "علم يتضمَّن الحجاج عن العقائد الإيهانيَّة بالأدلَّة العقليَّة" (٢)، لذلك حريُّ بنا أن نسلط الضوء على الأسباب التي دفعت المتكلِّمين إلى تأويل الروايات المخالفة للأدلَّة النقليَّة والعقليَّة.

#### المطلب الأوَّل

#### مخالفة مدلول الرواية لضرورات المذهب

ذكرنا فيها تقدَّم من البحث (٣) أنَّ تأويل ظواهر النُّصوص المخالفة للأدلَّة المستندة إلى ثوابت عقليَّة، وضرورات دينيَّة ومذهبيَّة تمنع من الأخذ بها لما ينتج

١ - المازندراني: شرح أصول الكافي - ٢ / ١٣٠

٢ - ابن خلدون: مقدمة ابن خلدون -٤٥٨

عنه من "اصطدام الظاهر بالقواعد المسلمة ومعارضته لما ثبت من مباني المتكلم أو المسرع، وهذه قرينة عامَّة ومن دونها لا يصح التأويل، وإلَّا لما استقرَّ حجر على حجر، ولكان لكلِّ مبطل أن يقول ما يقول ثمَّ يتذرَّع إذا رأى ضراوة الاحتجاج عليه، بأنَّه لم يقصد ظاهر كلامه، وقد قيل: إنَّ بيان المراد لا يدفع الإيراد"(١).

لذا فإنَّ ما جاء نحالفًا لتلك الثوابت، كان لزامًا على العلماء أن يصرفوه عن ظاهره، فلا بدَّ لمن "حصل له علم قطعي بأنَّ بعض الروايات التي يتنافى ظاهرها مع تلك الأحاديث، لم يكن هذا الظاهر مقصودًا، فإن أمكن تأويل هذه الأخبار بصورة لا تتضارب مع تلك الأحاديث الصريحة القطعيَّة التي تعتبر من ضروريَّات الدين، لأخذنا بالتأويل، وإذا أمكن الجمع بين هاتين الطائفتين على أساس الجمع العرفي بين الروايات، لقمنا بهذا الجمع، وإن لم يمكن التأويل ولا الجمع العرفي، أرجعنا علمها إلى قائلها "(٢)، ومن هذه الروايات التي يفهم من ظواهرها مخالفة لضرورة من ضرورات المذهب هي روايات تحريف القرآن.

## تحريف القرآن

تُعد قضيّة سلامة القرآن من التحريف إحدى المسائل العقائديّة التي شدّد كثير من علياء الإماميّة على ضرورتها، وهي كذلك مورد اتّفاق عموم المسلمين، ومعناه أن نعتقد بأنَّ القرآن الذي بين أيدينا، هو ذاته الذي أنزل على رسول الله على من دون زيادة أو نقيصة أو تغيير، لذا لا ينبغي أن يتطرّق الشكُّ بالنسبة للمسلم في ثبوت القرآن، وقد تكفَّل الله تعالى بحفظه، فقال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلُنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافظُونَ ﴾ (٣).

إِلَّا أَنَّه وردت بعض تلك الرّوايات في كتب الفريقين، تدلُّ في ظاهرها على

١ -الشيرازي، السيِّد مرتضى الحسيني: المعاريض والتورية -٢٧٣

٢- السيِّد الخميني الموسوي: الأربعون حديثًا - ٢ / ١٣١

٣- الحجر: ٩

وجود التحريف في القرآن الكريم، سواء أكان القول بالنقصان أم بالزيادة، لكننا سنعرض ما جاء في كتب الإماميَّة دون غيرهم التزامًا منَّا بحدود البحث، وقبل أن نذكر نهاذج من هذه الروايات لنستطلع موقف العلهاء من دعوى التحريف. علهاء الإماميَّة ودعوى التحريف

عند تتبُّع أقوال علماء الشيعة الإماميَّة متقدِّميهم ومتأخريهم، يتَضح جليًّا أنَّهم يعتقدون بعدم وقوع التحريف في القرآن الكريم، وأنَّ المصحف الموجود بين أيدينا هو يشتمل على كلِّ ما أنزل الله على نبيّنا محمَّد على من دون أيّ زيادة، أو نقصان كما جاء التصريح بذلك في كلمات كبار علمائنا منذ أكثر من ألف عام حتَّى الآن، ونشر هنا إلى كلمات بعض علمائنا الأعلام:

١- ذكر الشيخ الصَّدُوق في كتابه (الاعتقادات): "اعتقادنا أنَّ القرآن الَـذي أنزله الله تعالى على نبيًه محمَّد عَلَيْ هو ما بين الدفّتين، وهو ما في أيدي النّاس ليس بأكثر من ذلك"(١).

٢- قال الشيخ الطوسي "أمَّا الكلام في زيادته ونقصانه-أي القرآن الكريم -



۱ -الاعتقادات - ۹۳

٢- من لا يحضره الفقيه - ٤/ ٢٦

٣- يُنظر: الميلاني، السيِّد علي الحسيني: التحقيق في نفي التحريف عن القرآن الشريف-١١٦

فميًّا لا يليق به أيضًا؛ لأنَّ الزيادة فيه مجمع على بطلانها، والنقصان منه فالظَّاهر أيضًا من مذهب المسلمين خلافه، وهو الأليق بالصحيح من مذهبنا، وهو الذي نصره المرتضى، وهو الظاهر في الروايات، غير أنّه رُويتْ روايات كثيرة من جهة الخاصّة، والعامَّة بنقصان كثير من آي القرآن، ونقل شيء منه من موضع إلى موضع طريقها الآحاد الّتي لا توجب علمًا ولا عملًا، والأولى الإعراض عنها، وترك النشاغل بها؛ لأنّه يمكن تأويلها"(۱)، وما يظهر من كلام الشيخ أنَّ تلك الروايات الباعثة على الاعتقاد بتحريف القرآن هي روايات آحاد لا توجب علمًا ولا عملًا، وبالتالي فهو لا يعتقد بمضمونها، وإن جاءت من أكثر من طريق، وإن عمليَّة تأويلها محكنة بحيث تدفع عنها شبهة التحريف.

وأمًّا ما جاء في كتابه (الخلاف في الفقه) من إيراد خبر رجم الشيخ والشيخة بقوله: "وقد نسخ أيضًا التلاوة وبقي الحكم على ما روي من آية الرجم من قول: (الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالا من الله)، وإن كان ذلك عمًّا أنزله الله والحكم باق بلا خلاف (٢)"، فالظاهر أنَّ استدلاله بخبر الرجم من باب الزام المخالف بها ألزم به نفسه من قبول الروايات القائلة بسقوط بعض الآيات من القرآن الكريم، لأنَّه بعد أن حكم بوجوب الرجم على الثيِّب الزانية حكى عن الخوارج أنَّه مقالوا: لا رجم في شرعنا؛ لأنَّه ليس في ظاهر القرآن ولا في السُّنة المتواترة، فأجاب بقوله: "دليلنا إجماع الفرقة، وروي عن عمر أنَّه قال: لولا أنَّني أخشى أن يقال زاد عمر في القرآن لكتبت آية الرجم في حاشية المصحف"(٣).

فيظهر أنَّ الشيخ الطوسي مع إيراده لتلك الرواية ونقله لها لا يعني بالضرورة التزامه بمضمونها، ومدلولها والتدقيق في هذه الآية المزعومة، ومقارنتها مع سياق

١ - التبيان في تفسير القرآن - ١ / ٣.

٢ - عدة الأصول - ٢ / ٥١٦

٣- الخلاف في الفقه: ٢/ ٣٤٨

بقيّة الآيات القرآنيّة ونفسها، وأسلوبها يؤدِّي إلى إنكار كونها قرآنًا، هذا فضلًا عن أنَّ الإمام علي الله - قد أنكر - بالملازمة، وليس بالصراحة كونها آية قرآنيّة، فإنّه الله للما جلد شُراحة الهمدانيَّة (١) يوم الخميس ورجمها يوم الجمعة، قال: "حددتها بكتاب الله ورجمتها بسنَّة رسول الله "عَلَيْ (١).

٣-استبعد الفيض الكاشاني ما جاء في الروايات المتضمّنة لنصوص تدلّ على التغيير والتحريف في القرآن، وأنَّ ما جاء من ألفاظ زائده كها في بعض الروايات يكون بمثابة ما كان محذوفًا من جنس القرآن، فهي من قبيل: "التفسير والبيان، ولم يكن من أجزاء القرآن، فيكون التبديل من حيث المعنى، أي حرّفوه و غيرّوه في تفسيره وتأويله، أعني حملوه على خلاف ما هو به فمعنى قولهم الملكذا نزلت أنَّ المراد به ذلك، لا أنَّها نزلت مع هذه الزيادة في لفظها فحذف منها ذلك اللفظ "(٣) في إشارة منه إلى ما رواه الكليني بإسناده عن أبي جعفر: الله أنَّه كتب في رسالته إلى سعد الخير (١٤)، وكان من نبذهم الكتاب أن أقاموا حروفه وحرّفوا عدوده ، فهم يروونه ولا يرعونه ، و الجهال يعجبهم حفظهم للرواية، و العلماء عزنهم تركهم للرعاية "(٥).

١ - وردت رواية في رجم امرأة تدعى (شُراحة) في معظم كتب أهل السنة عن رجم علي إلى ها، فقالوا: (جلدها الآنه حسبها بكرًا، ثمَّ علم أَنَّها ثيب فرجمها، ألا تراه أنه جلدها يوم الخميس ورجمها يوم الجمعة، ولولا ذلك لجمع بينهما في يوم واحد. والثابت: أنّها زنت بكرًا فجلدها، ثمَّ زنت ثيبًا فرجمها، ويحتمل أن يكون رجمها في جمعة لا تلي الخميس أو تليه) يُنظر: الماوردي أبو الحسن علي بن محمَّد بن محمَّد بن حبيب البصري البغدادي: الحاوي الكبير ١٣ / ١٩٢ ، وجاءت في كتب الإماميّة رواية بهذا المعنى عن زرارة عن أبي جعفر إلى قال: قضى علي الله في امرأة زنت فحبلت فقتلت ولدها سرًا فأمر بها فجلدها مائة جلدة، ثمَّ رجمت وكان أوّل من رجمها، الشيخ الطوسي: تهذيب الأحكام - ١٠ - / ٥
 ٢-ابن أبي جمهور الأحسائي: عوالي اللآلئ - ٢/ ١٥٧ و ٣/ ٥٥٣.

٣-الفيض الكاشاني: التفسير الصافي - ١ / ٥٢

٤ - ذكر الشيخ المفيد في كتابه الاختصاص خلال تعرضه لسعد الخير فقال: "حدثني أبو عبد الله محمَّد بن أحمد الكوفي الخزاز قال: حدثني أحمد بن محمَّد بن سعيد الكوفي، عن ابن فضال، عن إسماعيل بن مهران، عن أبي مسروق النهدي، عن مالك بن عطية، عن أبي حمزة، قال: دخل سعد بن عبد الملك وكان أبو جعفر إلى يسميه سعد الخير وهو من ولد عبد العزيز بن مروان على أبي جعفر الله فيبينا ينشج كها تنشج النساء قال: فقال له أبو جعفر الله: ما يبكيك يا سعد؟ قال وكيف لا أبكي وأنا من الشجرة الملعونة في القرآن، فقال له: لست منهم أنت أموي منا أهل البيت أما سمعت قول الله عز وجل يحكي عن إبراهيم: "فمن تبعني فإنه مني"، الاختصاص -٨٥

٥ - الفيض الكاشاني: الوافي - ٢/ ٤٧٢

أما ما جاء من أقوال لعلمائنا المعاصرين حول تلك الروايات:

العلّامة الطبطبائي فقد أنكر شبهة التحريف من زيادة أو نقصان قائلًا: " إنَّ القرآن اللّذي أنزله الله على نبيّه عَلَيْهُ ووصفه بأنَّه ذِكرٌ محفوظ على ما أنزل، مصون بصيانة إلهيّة عن الزيادة والنقيصة والتغيير كما وعد الله نبيّه فيه" (١).

٢- وأمّا السيّد أبو القاسم الخوئي فيقول: "المعروف بين المسلمين عدم وقوع التحريف في القرآن، وأنّ الموجود بأيدينا هو جميع القرآن المنزل على النبيّ الأعظم على وقد صرّح بذلك كثير من الأعلام، منهم رئيس المحدّثين محمّد بن بابويه، وقد عدّ القول بعدم التحريف من معتقدات الإماميّة ... أنّ المشهور بين علماء الشيعة ومحقّقيهم؟ بل المتسالم عليه بينهم هو القول بعدم التحرى .. "(٢).

# روايات دلّ ظاهرها على التحريف:

جاءت بعض الروايات التي يظهر منها تحريف القرآن سواء ما كان فيه من النقص أو الزيادة، ومن هذه الروايات:

١- روى الكُلينيُّ بإسناده عن علي بن سويد، قال: كتبتُ إلى أبي الحسن موسى الله وهو في الحبس كتابًا - وذكر جوابه الله إلى أنَّ قال: "وَخَانُوا أَمَانَاتهم وَتَدْرِي مَا خَانُوا أَمَانَاتهم ؟ أَنْتُمِنُوا عَلَى كتاب الله ، فَحَرَّفُوهُ وَ بَدَّلُوهُ وَ دُلُّوا عَلَى وَلَاةٍ الْأَمْر مِنْهُمْ فَانصر فوا عَنْهُمْ "(٣).

٢- جاء في بحار الأنوار من خطبة أبي عبدالله الحسين الله في يوم عاشوراء وفيها: "إنّم أنتم من طواغيت الأمّة، وشُذّاذ الأحزاب، ونبذة الكتاب، ونفثة الشيطان، وعصبة الآثام، ومحرّفي الكتاب"(٤).

والمتأمل في الروايتين المتقدَّمتين يتَّضح لـ ان الإمام الله كان خطاب موجهًا

١ - الطبأطبائي: الميزان في تفسير القرآن - ١٢ / ١٠٩.

٢- البيان في تفسير القرآن: ٢٠٠ - ٢٠١.

٣- الكَّافي - ٨/ ١٢٥.

٤ - المجلسي، بحار الانوار ٤٥/ ٨

إلى من باعوا أخرتهم بدنياهم من بني أمية وبني العباس، فزينت لهم أنفسهم تأويل للقرآن على هواهم؛ ليتوافق مع أطهاعهم ونواياهم الفاسدة، فأطلق الإمام لفظة تحريف القرآن وكان قاصدًا تأويلهم الباطل، وهو التحريف المعنوي، وحمل الآيات على غير معانيها، وتحويلها عن مقاصدها الأصليَّة بضروب من التأويلات الباطلة والوجوه الفاسدة دون دليل قاطع، أو حُجَّة واضحة، أو برهان ساطع لا التحريف النَّصِي لألفاظه التي تكفل الله بحفظها من الزوال، والاندراس والتحريف، وهو مصداق لقول رسول الله يَشْ لأمير المؤمنين الله :" والأندراس والتحريف، وهو مصداق لقول رسول الله يَشْ لأمير المؤمنين الله :"

٣ ـ جاء في الكافي عن منخل، عن أبي عبدالله الله قال: "نزل جبرئيل على محمّد عَلَيْ قال: "نزل جبرئيل على محمّد عَلَيْ بهذه الآية هكذا "يا أثَّها الذينَ أوتُوا الكتاب آمِنوا بها أنَزَّلنا ـ في على ـ نُورًا مُبينًا "(٢).

ونسب السيخ البلاغي قولًا للشيخ البهائي في هذه الرواية: "الصحيح أنَّ القرآن العظيم محفوظ عن ذلك، زيادة كان أو نقصانًا، ويدلُّ عليه قوله تعالى: ﴿وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾، وما اشتهر بين الناس من إسقاط اسم أمير المؤمنين ﴿ اللهِ منه في بعض المواضع مثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ - في علي - ﴾ وغير ذلك فهو غير معتبر عند العلياء "(٣).

ويذكر الفيض الكاشاني في مقدِّمة تفسيره (الصافي) بعد نقل روايات التحريف في كتاب الله: "أنَّنا لو ركنَّا إلى التصديق بهذه الروايات، لم يبق لنا اعتماد بالنَّصّ الموجود وقد قال تعالى: ﴿ وَإِنهُ لكتاب عَزيز لا يَأْتِيهِ الباطل من بين يديه ولا



١- الشيخ المفيد: الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد- ١/ ١٨٠، المجلسي: بحار الأنوار -٢٢/ ٤٦.

٢- الكافي - ١/ ٤١٧، وصدر الآية من سورة النساء ٤: ٤٧ هكذا (يا أيها الذين آأمنوا بها نزلنا مصدقًا لما معكم...) وأما آخرها (نور مبينًا) فهو في السورة نفسها آية: ١٤٧ هكذا (يا أيها الناس قد جاءكم برهان من ربكم وأنزلنا إليكم نورًا مبينًا) ولعله سقط من الخبر شيء.

٣-البلاغي، الشيخ محمَّد جواد: آلاء الرحمن - ١/ ٢٦.

من خَلفه (۱) ﴿ وقال: ﴿ وإنا نَحنُ نَزلنَا الذِكرَ وإنا لَهُ خَافِظُون ﴾ (۲) ، وأيضًا يتنافى مع روايات العرض على القرآن، فها دلَّ على وقوع التحريف مخالف لكتاب الله وتكذيب له فيجب رده، والحكم بفساده أو تأويله (۳) .

ويرى السيِّد الخوئي: "أنَّ بعض التنزيل كان من قبيل التفسير للقرآن، وليس من القرآن نفسه، فلابدَّ من حمل هذه الروايات على أنَّ ذكر أسهاء الأئمَّة الله في التنزيل من هذا القبيل، وإذا لم يتم هذا الحمل، فلابدَّ من طرح هذه الروايات لمخالفتها للكتاب والسُّنَّة والأدلَّة المتقدَّمة على نفى التحريف"(٤).

٤ ـ عن أبي جعفر الله أنّه قَالَ: مَا يَسْتَطِيعُ أَحَدٌ أَنْ يَدَّعِيَ أَنَّ عِنْدَهُ جَمِيعَ الْقُرْآنِ كُلّهِ ظَاهِرِهِ وَبَاطِنِهِ غَيْرُ الْأَوْصِيَاءِ"(٥)، وهذا النوع من الروايات يُوهم بوقوع التحريف في القرآن بالزيادة والنقصان، فعلى فرض صحّة الحديث، فإنّه يمكن توجيهه بمعنى آخر يساعد عليه اللفظ فيه من أنّ "قوله الله إنّ عنده جميع القرآن، إلى آخره، الجملة وإن كانت ظاهرةً في لفظ القرآن، ومشعرة بوقوع التحريف فيه، لكن تقييدها بقوله (ظاهره وباطنه) يفيد أنّ المراد هو العلم بجميع القرآن، من حيث معانيه الظاهرة على الفهم العادي، ومعانيه المستبطنة على الفهم العادي"(١٠).

ولا ينكر أنَّ هناك روايات في كتاب الكافي جاءت تحمل في مضامينها بعض الآيات القرآنيَّة على غير الرسم القرآنيِّ المحفوظ لدينا، وقد اطَّلع الباحث على أكثر من عشرين موضعًا (٧) أشار إليها العلَّامة المجلسي في كتابه مرآة العقول في أثناء عرضه لشرح روايات الكافي، وعزا هذا الاختلاف إلى أمرين:

١ – فُصِّلت: ٤٢

٢- الحَجر: ٩

٣- يُنظر: تفسير الصافي- ١/ ٣٣

٤ - البيان في تفسير القرآن - ٢٣٠.

٥ - الكافي آ -/ ٢٢٨ | ٢، الصفار الشيخ أبو جعفر محمَّد بن الحسن بن فروخ: بصائر الدرجات - ١/ ٢١٣.

٦-الميلاني، السيِّد على الحسيني: التحقيق في نفي التحريف - ٦٢.

٧- يُنظر: المجلسي: مَرَاة العقولُ - ٢/ ٤٠٩ و ٥/ ٨١ و ٢٦/ ٧٧ و ٢٦/ ٤٩٠ ...وغيرها

الأوَّل: الأخطاء التي ارتكبها النساخ، ونقصد به التصحيف، أو التحريف الواقع سهوًا وهذا أمر وارد فلا أحد معصوم من الوقوع في الخطأ.

الثاني: الوهم الذي وقع به الراوي؛ إذ ترد بعض الآيات متماثلة في تراكيبها لكنَّها تختلف في لفظة أو أكثر، فيقوم الراوي بإدخال آية بأخرى، وهو يحسب أنَّها آية واحدة، وهو خطأ فاحش، وتحريف منكر للقرآن إن كان متعمدًا منه.

لكن المجلسي قدم تعليلاً آخر لوقوع هذا الاختلاف بالقول: "ويدلَّ على أنَّ مصحفهم الله المناه الله في أيدي الناس في بعض الأشياء "(۱)، وما يراه البحث في هذا التعليل أنَّه غريب من شأنه أن يؤيّد ما جاء على لسان أعداء مذهب أهل البيت الله بالقول بتحريف القرآن، وأنَّ لهم مصحفًا غير الذي بين أيدينا، نعم ربها يصدر عن المعصوم الله ذلك القول حاكيًا بالمعنى عن مضمون الآية؛ لكن أن تأتي الآية على غير ما جاء في القرآن!! وهذا محال عليهم.

وروى الكُلينيُّ بسنده عن محمَّد بن يحيى، عن محمَّد بن الحسين، عن محمَّد بن الحسين، عن محمَّد بن عيسى، عن أبي عبد الله المؤمن، عن عبد الأعلى مولى آل سام، قال سمعت أبا عبد الله لله يقول: "والله إنِّي لأعلم كتاب الله من أوَّله إلى آخره كأنَّه في كفِّي فيه خبر الساء، وخبر الأرض، وخبر ما كان، وخبر ما هو كائن، قال الله عَلَّة: فيه تبيان كل شيء "(٢).

ويعلّق العلّامة المجلسي على ما جاء في متن الحديث من القول المنسوب إلى القرآن الكريم فيقول: (فيه تبيان كل شيء) الذي في المصحف في سورة النحل ﴿ وَنَزَّلْنا عَلَيْكَ الْكتاب تِبْيانًا لكلِّ شَيْءٍ ﴾ (٢)، فيحتمل أن يكون في قراءتهم عليه كذلك، أو نقل بالمعنى، والظاهر أنّه من تصحيف النساخ والرواة "(٤).



١ - المجلسي: مرآة العقول - ٢٦/ ٥٦٦

٢ - الكُليني: الكافي - ١/ ٣٣٨

٣- النحل: ٩٩

٤ - مرآة العقول - ٣/ ٣٣

ولا يخفى على مُنصِف أنَّ أهل البيت على هم أعلم بها جاء بكتاب الله بعد نبيه على فلا يخفى عليهم لفظه، ولا تفسيره وتأويله، ولا يمكن أن يرووا عن كتاب الله بالمعنى بدعوى عدم الحفظ أو غيره، ولكن لو عُلِمَ سببُ صدور الحديث من المعصوم على لبطُلَ العجب من عدم مطابقة كلامه على لنصِّ الآية، فربها كان هذا جوابًا لسائلٍ عن القرآن: هل جاء فيه تبيانًا لكلِّ شيء ؟.

## رأي واستنتاج:

إِنَّ المُحقِّقين من الإماميَّة يبنون على أنَّ مجرَّد وجود الحديث في كتبهم لا يُعدُّ تبريرًا للأخذ به دائمًا والاعتقاد بصحَّة مدلوله، إذ ليس عندهم كتاب التزم مؤلفه بالصحَّة أبدًا، بحيث يستغني بذلك الباحث عن النظر في أسانيد حديثه والفحص عن رجاله وما قيل فيهم من الجرح والتعديل.

ومن هنا نلاحظ أنَّ أغلب علمائنا، ينفون التحريف، والنقصان في القرآن نفيًا قاطعًا، ولم يقلِّ بنقصانه سوى عدد قليل جدًا، لا يشكلون نسبة مع عدد العلماء القائلين بنفييه وربَّما هذه تمثِّل آراء شخصيَّة فرضتها توجهاتهم العقديَّة في قبول كل ما جاء، أو نسب إلى أهل البيت على كما هو الحال عند الإخباريَّة، وإن إيرادهم لبعض تلك الروايات في كتبهم لا يعني بالضرورة إيمانهم بمضامينها واعتقادهم بها، أو أنَّها تمثِّل نظرية الشيعة الإماميَّة في مسألة تحريف القرآن.

فيتَّضح موقف علماء الإماميَّة الصريح من دعوى التحريف، هو أنَّ هناك طائفتين من الروايات، طائفة لا يمكن القبول بمدولها، لأنَّها تعارض صريح القرآن من كونه محفوظًا من التغيير والزوال، وأغلب هذه الروايات ضعيفة سندًا، وبالتالي ساقطة عن الحجِّيَّة، وطائفة أخرى يمكن أن تكون قابلة للتأويل بحيث تندفع معها تلك الشبهة التي تستند إلى مداليل هذه الروايات.

#### المطلب الثاني

#### مخالفة مدلول الرواية للمسلمات العقليّة

للعقل أهميَّة بالغة في ديننا الإسلامي، فقد اهتمَّ الإسلام به اهتهامًا كبيرًا بسبب أهميَّته للبشرية أجمع، ولقد عنى الإسلام بالعقل عناية لم يسبقه إليها دين آخر من الأديان السهاوية، فقد ذُكر العقل باسمه، وأفعاله في القرآن الكريم (١)، وهذا دليل على اعتبار العقل ومنزلته في الرؤية الإسلامية،، فبالعقل ميّز اللهُ الإنسان؛ لأنّه منشأ الفكر الذي جعله مبدأ كهال الإنسان، ونهاية شرفه وفضله على الكائنات، وميزه بالإرادة وقدرة التصرُّف والتسخير للكون والحياة.

وذكر الشيخ المفيد في حُكم العقل على الأشياء أنَّها على ضربين:

"أحدهما: معلوم حظره بالعقل؛ وهو ما قبّحه العقل، وزجر عنه، وبعُد منه كالظُلم والسفه والعبث.

والضرب الآخر: موقوف في العقل لا يقضي على حظر، ولا إباحة إلّا بالسّمع، وهو ما جاز أن يكون للخلق بفعله مفسدة تارة ومصلحة أخرى، وهذا الضرب مختصُّ بالعادات من الشرائع التي يتطرَّق إليها النسخ والتبديل، فأمَّا بعد استقرار الشرائع؛ فالحكم أنَّ كلَّ شيء لا نص في حظره فإنَّه على الإطلاق؛ لأنَّ الشرائع ثبتت الحدود وميزت المحظور، فوجب أن يكون ما عداه بخلاف حكمه "(۱)، فليس كل ما يرفضه العقل ممتنع الوقوع، ولا كل ما يقبله العقل ممكن الوقوع فكما "أنَّ العقل لم يمنع من بعثة نبي من بعد نبينا على ونسخ شرعه كما نُسخ ما قبله من شرائع الأنبياء، وإنَّما منع ذلك الإجماع والعلم بأنَّه خلاف دين النبي يَنَيَّ من جهة اليقين وما يقارب الاضطرار، والإماميَّة جميعًا على ما ذكرت ليس بينها فيه على ما وصفت من خلاف "(۱).



١ - ورد فعل العقل في القرآن الكريم في تسعة وأربعين موضعًا، وكل أفعال العقل تدلُّ على عمليَّة الإدراك والتفكير والفهم لدى الإنسان.

٢ - تصحيح اعتقادات الإماميَّة -١٤٣

٣-الشيخ المفيد: أوائل المقالات - ٦٨

وفي المدارس ذات الاتجاهات الباطنيَّة، كالغرابيَّة (١) والبابيَّة (٢) والإسماعيليَّة (٣)، لا تتمتَّع الأحكام العقليَّة بأيِّ احترام غالبًا؛ إذ يكون المرشد أو الشيخ في أعلى الهرم، وهو الذي يميِّز الحقَّ من الباطل، وهنا يفقد العقل قدراته، ويصبح عاجزًا عن القيادة، ومن هذا المنطلق لا تجيز الإسماعيليَّة الاجتهاد سواءً في أصول الدين أم في فروعه (١).

واختلفت أنظار العلماء في المراد من العقل في الحكم على الروايات، فقيل إنَّ المراد من العقل هو العقل الحصيف، الذي يتَّفق عليه جميع العقلاء، إذا تجردوا عن كلِّ النزعات والرواسب والخلفيات (٥)، وقيل: هو العقل المستنير بالكتاب والسُّنَّة الثابتة، لا العقل المجرَّد(١)، وقال بعضهم مستنكرًا استخدام العقل معيارًا في قبول الرواية: "لنفرض أنَّ تحكيم العقل في الأحاديث هو الصواب، فنحنُ نسأل: أيِّ عقل هذا الذي تُريدون أنْ تُحكيم أباعقل الفلاسِفة؟ إنَّهم مُحتَلِفون، أمْ عقل الأدباء، أمْ عقل الأطبَّاء..(٧)، كما تباينت مواقف الفرق الكلاميَّة من حجِّية العقل العقل التي تمثَّلت بالآق:

١ - فرقة تقول بأنَّ المصدر الوحيد هو النَّصّ الشرعي، من الكتاب والسُّنَّة،

١ - الغرابيَّة، قالوا: محمَّد بعلي أشبة من الغراب بالغراب والذباب بالذباب، فبعث الله جبرائيل إلى علي، فغلط جبرائيل في تبليغ الرسالة من علي لله إلى محمَّد ﷺ، البروجردي، السيِّد علي: طرائف المقال - ٢ / ٢٣٢.

٢- الديانة البابيَّة أو البهائيَّة، و مؤسِّسها على بن محمَّد رضا الشيرازي. وتقوم هذه الديانة على أساس الاعتقاد بوجود إله واحد أزلي نظير ما يعتقد به المسلمون إلا أنهم يستمدُّون صفات الخالق من أساس العقيدة الباطنيَّة التي ترى أنَّ لكل شيء ظاهرًا وباطنًا، وأنَّ هذا الوجود مظهر من مظاهر الله، وأنَّ الله هو النقطة الحقيقيَّة، وكلِّ ما في الوجود مظهر له، ينظرُ: الشهرستاني: الملل والنحل - ١ / ١٠.

٣- الساعيليَّة الواقفيَّة قالوا: إن الأمام بعد جعفر الصادق الله هو ابنه إساعيل، نصًّا عليه باتفاق من أولاده، إلَّا أنّهم اختلفوا في موته في حال حياة أبيه، فمنهم من قال: لم يمُت، إلّا أنّه أظهر موته تقيَّة من خلفاء بني العباس، وعقد عضرًا وأشهد عليه عامل المنصور بالمدينة، ومنهم من قال: الموت صحيح، والنصّ لا يَرجعُ قهقري، والفائدة في النصّ بقاء الإمامة في أولاد المنصوص عليه دون غيره. فالإمام بعد إسهاعيل، محمَّد بن إسهاعيل؛ وهؤلاء يقال لهم "المباركيّة". ثمَّ منهم من وقف على محمَّد بن إسهاعيل وقال برجعته بعد غيبته، الشهرستاني: الملل والنحل ١٠/ ١٦٨.

٤ - الكرماني، حميد الدين: راحة العقل - ١٣٧ - ١٩٤.

٥- يُنظر: السُّبحاني، الشّيخ جعفر: الَّحدِيث اِلنبوي بين الرواية والدِراية- ٦١.

٦- ينظرُ: الأدلبي، صلاح الدين: منهج نَقد المَتن عَند علهاء الحديث النبوي- ٣٠٤.

٧- السباعي، مصطفى حسن: السُنّة ومكانتها في التشريع الإسلامي - ٥٥.

وأنَّ المسائل الاعتقاديَّة تو قيفيَّة، فلا يتجاوزون ما ورد في النُّصوص موضوعًا، وتعبيرًا، ولا يتصدُّون لشرح ما ورد فيها أيضًا، ولا لتوضيحه أو تأويله، ويلتزمون بعد القلب على تلك الألفاظ بما لها من المعاني، التي لم يفهموها ولم يدركوها"(١).

٢- فرقة تقول بأنَّ "المصدر هو النَّصّ؛ لكن ما ورد فيه من ألفاظِ وتعابير لا بدُّ من حملها على ظواهرها المنقولة، لا المعقولة، والالتزام بها على أساس التسليم بم ورد النَّصّ بتفسيره"(٢).

٣- فرقة تقول بأنَّ "طريق المعرفة بالعقائد الحقَّة والمسائل الكلاميَّة هو العقل؛ إذبه يُعرَفُ الحقُّ، ويُميّز عن الباطل، ولا منافاة بين الشرع والعقل في ذلك، فالنَّصِّ إنَّا يرشد إلَّا الحقّ الذي يدلّ عليه العقل، ولو ورد ما ظاهره مناف لما قرَّره العقل، فلابدَّ من تأويل ذلك الظاهر إلى ما يوافق العقل ويدركه"(٣).

أمَّا علاء الإماميَّة فيذهبون إلى "أنَّ للأشياء حُسنًا وقبحًا، يُدركها العقل دون أن يأمر الشَّارع أو ينهي، وكلّ ما في الأمر، أنَّ بعض الأشياء يُدرك العقل حسنها بكلِّ يسر وسهولة، وبعضها لابدَّ له من التأمُّل والنظر، كالكذب النافع، والصدق الضار، فإنَّ حُسن الكذب فيها إذا كان نافعًا، وقُبح الصدق إذا كان ضارًا لا يدركهما العقل، إلَّا بعد ملاحظات ما يترتَّب عليهما من النفع والضرر"(٤)، ويوضِّح الشيخ المفيد علَّة عدم استقلال العقل عن الشَّرع انطلاقًا من غياب المنهج الواضح في الشريعة، وغياب الدليل العقلي والحسّى، ذلك أنَّ النُّصوص غالبًا ما تحكم بأحكام مختلفة في الأمور المتشابهة وبأحكام متشابه في الأمور المختلفة، وليس ذلك في مقدور العقل (٥).



١ - يُنظر: أبو زهرة محمَّد: تأريخ المذاهب الإسلامية - ٢١ -٢١٣

٢- ابن الجوزي جمّال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد: تلبيس إبليس - ١١٦. ٣-المصدر السابق -١٤٨ - ١٤٩.

٤ - الحسني، الشيخ هاشم معروف: المباديء العامَّة للفقه الجعفري - ٢٣٩ ٥- الشريف المرتضى: الفصول المختارة من العيون والمحاسن للمفيد-١/ ٥١.

لذا نجد أنَّ الاستدلالات العقليَّة على أصول العقيدة، لا تتعارض مع ظواهر الكتاب؛ بل إنَّها تستمد شرعيَّتها من الكتاب نفسه، وتعتمد مرجعيَّته، وتستضيء بأصوله، "فإن المسألة العقليَّة ليس للسمع أقل مساس فيها، فلا يصح التمسُّك بظواهر الكتاب والسُّنَّة في مثلها إثباتًا أو نفيًا، فإنَّ المتعيَّن أوَّلًا النظر إلى حكم العقل، وتشخيصه عمَّا عداه على نحو لا يقع فيه الاشتباه والريب، ثمَّ النظر إلى اللفظ الثابت عن الحكيم، فإنَّ كان مو افقًا بظاهره لحكم العقل كان مقررًا له، وإلا وجب تأويله، بها يوافق العقل، كها هو المعروف من دين الإسلام وضروراته، ومن هنا نعرف محلَّ الخطأ في قول القائلين أنَّ الأحكام العقليَّة ساقطة عن الاعتبار، إنَّ المتعيَّن حصر المدارك، والأدلَّة بالسمع فقط مستدلِّين على ذلك بحكم العقل بصحَّة الجبر والتفويض معًا، مع أنَّ تنافيها من البديهات، فمن حكمه بصحَّة الأمور المتضادَّة يستكشف سقوطه عن الاعتبار، وعدم جواز الاعتباد عليه"(١)، فمتكلمي الإماميَّة نادرًا ما يتركون الدليل العقلي، في الاستدلال على أصولهم وآرائهم، وإنَّما يعضدوه غالبًا بالدَّليل النقلي، الذي يؤكِّد الأصل، أو الرأي الذي يعتمدونه، فيقول الشيخ المفيد في بيان إمكان العقل المجرَّد من الكشف عن دلالة النَّصِّ: "اتَّفقت الإماميَّة على أنَّ العقل يحتاج في عمله ونتائجه إلى السمع، وأنَّه غير منفك عن سمع ينبه الغافل عن كيفيَّة الاستدلال"(٢).

ويذهب الشَّيخ المفيد في كتابه تصحيح الاعتقاد، إلى أنَّه ليس أمام العقل في حالة غياب النَّصّ من كشف شيءٍ غير الإباحة (٣)؛ لأنَّه لا يمكنه الحكم بذلك مستقلًّا، فهو عاجز عن إباحة أشياء من المحتمل أنَّ الشرع لا يحكم بإباحتها؛ ويضيف في باب غير المباح: أنَّ العقل لا ينفكَّ أبدًا عن النَّقل"(؛)، وهذا ما انتهجه

١ - الطباطبائي: الشيعة في الميزان - ٤٧ / ٢
 ٢ - أوائل المقالات - ٤٩

٣- يُنظر: تصحيح الاعتقاد، المؤلفات الكاملة- ٥/ ١٤٣.

٤ - يُنظر: التذكرة بأصول الفقه، المؤلفات الكاملة - ٩/ ٤٣.

الشريف المرتضى في تعاطيه مع الروايات التي تُنسب الذنب والمعصية إلى الأنبياء، فكان يلجأ إلى تأويلها استنادًا إلى أنَّ الدليل العقلي الذي حصل به العلم بحيث "إذا ثبت بأدلَّـة العقـول التـي لا يدخلهـا الاحتـال والمجـاز، ووجـوه التأويـلات أنَّ المعاصي لا تجوز على الأنبياء على، صرفنا كلّ ما وردَ ظاهره بخلاف ذلك من كتاب أو سنَّة إلى ما يطابق الأدلَّة، ويوافقها كما نفعل مثل ذلك فيما يرد ظاهره مخالفًا لما تدلُّ عليه العقول، من صفاته تعالى، وما يجوز عليه أو لا يجوز"(١)، فإذا وصلت اليناعلى سبيل المثال، نصوصًا تحمل بين طياتها ما يُفهم منها ارتكاب بعض الأنبياء إلى المعاصي -حاشاهم الله-حينها يجب أن نعلم "أنَّ الأدلَّة العقليَّة إذا كانت دالَّة على أنَّ الأنبياء إلله الإيجوز أن يواقعوا شيئًا من الذنوب صغيرًا وكبيرًا، فالواجب القطع على ذلك، ولا يرجع عنه بظواهر الكتاب؛ لأنَّها أمَّا أن تكون محتملة مشتركة، أو تكون ظاهرًا خالصًا، لما دلَّت العقول على خلافه"(٢). واستدلّ الشريف المرتضي على أنَّ الأنبياء لا يجوز أن يفعلوا قبيحًا، بقوله "أنَّ القبيح على ضربين: فضرب منه يمنع الآيات وقوعه منهم، كالكذب فيها يؤدُّونه والزيادة فيه أو النقصان، أو الكتان لبعض ما كُلِّفوا تبليغه؛ لأنَّ المعجزات تقتضي صدق من ظهر عليه، وأنَّه لا يجوز أن يحرِّف الرسالة، ولا يبدَّها، ويقتضي أيضًا أن لا يجوز عليه الكتمان ممَّا أمر بأدائه، لنقض الغرض في بعثه، والضرب الآخر من القبائح هو ما لا تعلُّق له بالأداء والتبليغ، فهذا الضرب الذي يمتنع منه أنُّه منفى عن القبول منهم، وإنَّما بُعثوا ليؤدُّوا ما حمَّلوه، وليعلموا بما أدُّوه التفسير من القول، يقتضي نقض الغرض أيضًا "(٣).

ولذلك يقول الشيخ الأنصاري "أنَّه كلُّم حصل القطع من دليل عقلي فلا

١ - الشريف المرتضى: آمالي المرتضى - ١/ ٤٧٧

٢ - الشريّف المرتضى: آماليّ المرتضى - ١ / ١٢١

٣- موسوعة الشريف المرتضى - ٢/ ٥٢٩

يجوز أن يعارضه دليل نقلي، وإن وجد ما ظاهره المعارضة، فلا بدَّ من تأويله إن لم يمكن طرحه، وكلَّما حصل القطع من دليل نقلي، مثل القطع الحاصل من إجماع جميع الشرائع على حدوث العالم زماناً، فلا يجوز أن يحصل القطع على خلافه من دليل عقلى، مثل استحالة تخلف الأثر عن المؤثر"(١).

وجاء في بصائر الدرجات عن محمَّد بْنُ عِيسَى عَنْ محمَّد بْنِ عَمْرُوعَن عَبْدِ اللهُ بِنِ جُنْدَب عَن سُفْيَانَ بْنِ السَّمط قال: "قلت لأبي عبد الله اللهِ جُعِلْتُ فِدَاكَ إِنَّا اللَّهُ بِن جُنْدَب عَن سُفْيَانَ بْنِ السَّمط قال: "قلت لأبي عبد الله اللهِ جُعِلْتُ فِدَاكَ صُدُورُنَا عَنْكَ بِالْعَظِيمِ مِنَ الْأَمْرِ فَيَضِيقُ بِذَلِكَ صُدُورُنَا عَنْكَ بِالْعَظِيمِ مِنَ الْأَمْرِ فَيَضِيقُ بِذَلِكَ صُدُورُنَا عَنْكَ بِالْعَظِيمِ مِنَ الْأَمْرِ فَيَضِيقُ بِذَلِكَ صُدُورُنَا عَنْكَ بَلَّ مَا يَعْوِلُ عَبْد وَ اللهِ عَن فحوى بعض الأحاديث التي فَإِنَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

لذا يمكن القول إنَّ العقل حاكم على جاء ما يخالفه من المنقول الصحيح، وكان لزامًا حمله على غير ظاهره إن أمكن أو طرحه إذا لم تتوفَّر قرائن معتبرة، وسنتناول في هذا المطلب تأويلات المتكلِّمين حول بعض الأحاديث التي جاءت دلالتها الظاهرة مخالفة لما يحكم به العقل.

١ - الأنصاري، الشيخ مرتضى: فرائد الأصول- ٦ / ٤

٢- الصفار، محمَّد بن الحسن: بصَّائر الدرَّجات- ٥٣٧.

٣- المجلسي: بحار الأنوار- ٢/ ١٨٧.

# لو علم أبا ذر ما في قلب سلمان لقتله!!

جاء في كتاب الكافي عن أحمد بن إدريس، عن عمران بن موسى، عن هارون بن مسلم، عن مسلم، عن مسعدة ابن صدقّة، عن أبي عبد الله الله قال: ذُكِرَتِ التقيّة يَوْمًا عِنْ مسلم، عن مسعدة ابن صدقّة أب عن أبي عبد الله الله قال: ذُكِرَتِ التقيّة يَوْمًا عِنْ لَمَ عَلْ بَسَلْهَانَ لَقَتَلَهُ، عَنْ أَبِ فَدَّرٌ مَا فِي قَلْبِ سَلْهَانَ لَقَتَلَهُ، وَلَقَدْ آخَى رَسُولُ الله يَلِي يَنْهُا فَعَا ظَنّكُمْ بِسَائِرِ الْخَلْق، إِنَّ عِلْمَ الْعُلَاعَ صَعْبُ مُسْتَصْعَبُ لا يَعْتَملُهُ إلَّا نَبِيٌ مُرْسَلٌ أو مَلَكٌ مُقَرَّبٌ أو عَبْدٌ مُؤْمِنُ امْتَحَنَ الله قَلْبَهُ مُسْتَصْعَبُ لا يَعْتَملُهُ إلَّا نَبِي مُرْسَلٌ أو مَلَكٌ مُقَرَّبٌ أو عَبْدٌ مُؤْمِنُ امْتَحَنَ الله قَلْبَهُ للإيبان فَقَالَ: وَإِنَّا صَارَ سَلْهانُ مِنَ الْعُلَاعَ ء لأنَّه امْرُؤٌ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ فَلِذَلِكَ نَسَبْتُهُ إلى الْعُلَاعَ ء (۱)"

لا تخلو دلالة الحديث من إشارة إلى وجود أسرار غيبيّة، ومقامات روحانيّة عالية المضامين في أحاديثهم الله كذلك فيه إشارة إلى كرامة وفضيلة لسلمان الفارسي؛ إذ يدلُّ على أنَّ سلمان يمتلك من المعارف، والحقائق ما لو أظهره لأبي ذر العفاري، لما تمكّن الأخير من تحمُّل ذلك؛ بل سيندفع إلى تكذيب سلمان والحكم عليه بالارتداد أو ربها أقدم على قتله نتيجة لذلك مع علمه بمكانته وعلو شأنه.

لكن المفارقة هنا، هو كيف يمكن أن نوفق بين مكانة أبي ذر، وبين ما يمكن أن يصدر عنه من قبيح الفعل كاحتهال قتله لسلهان المحمَّدي لو أنَّه اطلع على الأسرار التي تحملها من آل البيت هم وفي ذلك يقول المازندراني: "المراد بها في قلب سلهان العلوم والأسرار، ومنشأ القتل هو الحسد، والعناد وفيه مبالغة على التقيَّة من الأخوان فضلًا عن أهل الظلم والعدوان "(٢).

أمَّا الشريف المرتضى فاستبعد دلالة القتل على الحقيقة وإنَّما تأوَّلها على المجاز فقال: "إنَّ الهاء في قوله (لقتله) راجعة إلى المطّلِع لا إلى المطَّلَع عليه؛ كأنَّه أراد أنَّه إذا اطَّلع على ما في قلبه وعلم موافقة باطنه لظاهره، وشدَّة إخلاصه اشتدّ ظنّهُ، ومحبَّته



١ - الكُليني: الكافي - ١ / ٤٠١

٢ - شرح أصول الكَّافي - ٧/ ٦

له وتمسُّكه بمودَّته، ونصرته فقتله ذلك الظنِّ، والود بمعنى أنَّه كاديقتله كما يقولون فلان يهوى غيره، وتشتدُّ محبَّته له حتَّى أنَّه قد قتله حُبه، وأتلف نفسه، وما جرى هذا من الألفاظ وتكون فائدة هذا الخبر حسن الثناء من النبي عَيَّلًا على الرَّجلين، وأنَّه آخى بينهم وباطنهم كظاهرهما وسرَّهما في النقاء والصفاء كعلانيتهما، حتَّى لو أنَّ أحدهما اطَّلع على ما في قلب الآخر لأعجب به، وكاديقتله صحبة له، وظنًا به، وهذا أشبه بمنزلة الرجلين في نفوسهما عند النبي عَيَّلًا وأليق بأن يكونَ مدحًا وتقريظًا(۱).

ولو قبلنا هذا الرأي، فهل أنَّ فيه مؤاخذة ولوم على أبي ذر، كونه يضمر في قلبه لصاحبه كل هذا الله الماتساؤل بالنفي معلِّلا ذلك "أنَّ المقصود في مواضع استعمال (لو) هو أنَّ عدم الجزاء مترتب على معلِّلا ذلك "أنَّ المقصود في مواضع استعمال (لو) هو أنَّ عدم الجزاء مترتب على عدم الشرط، وأمَّا ثبوته فقد يكون محالًا لابتنائه على ثبوت الشرط، وثبوت الشرط قد يكون محالًا عادة أو عقلًا، كعلم أحدنا بجميع ما في القلب وثبوت حقيقة الملائكة للمتكلِّم في قوله: (لو كنتُ ملكًا لم أعْص)، ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ على أنّه يمكن أن يكون المقصود من التعليق هو التعريض بوجوب التقيَّة وكتمان الأسرار على من يخاف منه الضرر كما في قولك: (والله لو شتمني الأمير لضربته) فإنَّه تعريض بشاتم آخر، وتهديد له بالضرب بدليل أنَّ الأمير ما شتمك ولو شتمك لما أمكنك ض به"(۲).

ويذهب المجلسيُّ إلى أنَّ ما يحويه قلب سلمان، من مراتب معرفة الله ومعرفة النبي والأئمَّة الله بحيث "لو كان أظهر سلمان له شيئًا من ذلك لكان لا يحتمله، ويحمله على الكذب، وينسبه إلى الارتداد أو العلوم الغريبة والآثار العجيبة التي لو أظهرها له لحملها على السحر فقتله، أو كان يفشيه ويظهره للناس فيصير سببًا لقتل سلمان على الوجهين، وقيل: الضمير المرفوع راجع إلى العلم،

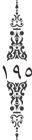
١ - أمالي المرتضى - ٢/ ٣٩٦ ـ ٣٩٧

٢- المازندراني: شرح أصول الكافي - ٥/ ٧

والمنصوب إلى أبي ذر أي لقتل وأهلك ذلك العلم أبا ذر، أي كان لا يحتمله عقله فيكفر بذلك، أو لا يطيق ستره وصيانته فيظهره للناس فيقتلونه"(١).

وقد بررً أحد الباحثين منشأ تلك الدوافع التي تدور في ذهن أبي ذرِّ لو ملت على الحقيقة بأنَّها عائدة إلى "الجهل واستيحاش كلِّ أحد عبًا لم يستأنسه، وخالف مرتكزات ذهنه وعادته، ولا ريب أنَّ من نشأ على تعظيم معاوية طول عمره استوحش من سياع لعنه ونسب اللّاعن إلى كلِّ سوء، والأسوأ من كلِّ سوء في نظر المتديِّن الكفر فينسبه إلى الكفر ويقتله، ومن نشأ على القول بتجسم الواجب تعالى ينسب القائل بتجرُّده إلى الضلال والكفر وبالعكس، ومن نشأ على الواجب، وبالعكس، ومن نشأ على الاعتقاد بأنَّ الاحتياج إلى العلَّة للحدوث ينسب نحالفه إلى إنكار الواجب، وبالعكس من ذهب إلى أنَّ الاحتياج للإمكان نسب غيره إلى الكفر؛ إذ يقول لو وبالعكس من ذهب إلى أنَّ الاحتياج للإمكان نسب غيره إلى الكفر؛ إذ يقول لو جاز على الواجب العدم لما ضرَّ عدمه وجود العالم وهكذا"(۱)، لكن هذا التبرير جاذ على الواجب العدم لما ضرَّ عدمه وجود العالم وهكذا"(۱)، لكن هذا التبرير بهذه الصورة من التأويل لا يتناسب مع ما عرف من سيرة هذا الصَّحابي الجليل لقرب منزلته من النبي يَنْ وآل بيته واستئناسه بصحبتهم .

يتَّضح ممَّا تقدَّم أنَّ دلالة الحديث فيها تعريض وإشارة إلى الآخرين بوجوب كتهان ما علموه من علوم تحمل مضامين عالية لا يستطيع تحملها كل أحد، وأن أبا ذر وسلهان ليسا هما المقصودان في الخطاب تحديدًا؛ بل هو على نحو التقريب والتمثيل، مع كون هؤلاء نهاذج من الأصحاب المقرَّبين والحواريين، وإلَّا فإنَّه لا يمكن أن نحمله على المعنى الظاهري والحرفي، فأبو ذر أجلّ من أن يقدم على قتل سلهان رضوان الله تعالى عليهها، وإنّها المُراد هو الإشارة إلى هذا التفاوت في سعة الفهم؛ هذا غاية ما يمكن أن يُقال في توجيه هذا الحديث، الذي يؤيّد ذلك ما رواه الكشي في رجاله عن محمَّد بن الحسن، عن محمَّد بن الحسن



١ - مرآة العقول - ٤/ ٣١٥

٢-المازندراني: شرح أصول الكافي - ٧/ ٦، تعليق المحقِّق الشعراوي: هامش ١

الصفار، عن محمَّد بن عيسى، عن إساعيل بن مهران، عن أبي جميلة المفضَّل بن صالح، عن جابر بن يزيد الجعفي قال: "حدَّثني أبو جَعْفَر اللهِ بِسَبْعِين ألف حَديثُ لَمْ أَحَدَّث بِها أَحَدًا قَطْ، وَلا أُحَدِّث بِها أَحَدًا أَبَدًا، قالَ جابر: فَقُلتُ لأبي جَعْفَر اللهِ جُعلتُ فِداك إنَّكَ قَدْ حَمَلتني وِقْرًا عَظياً بِاْ حَدَّثتنِي بِه مِنْ سرِّكُم الذي لا أُحَدِّث بِه أحدًا، فرُبَّا جَاشَ في صَدري حتَّى يَأْخُذَنِي مِنهُ شِبُه الجُنُونِ، قال: يا جابرُ فإذا كانَ ذلكَ فاخْرُج إلى الجَبَّانِ فاحْفِرْ حَفِيرَةً، واذْلُ رَأْسَكَ فِيها، قَلْ حَدَّثني محمَّد بنْ عَلى بكذا وَكذا "(۱).

#### المطلب الثالث

## التأويل لتبرير متشابه الظواهر

يُعدُّ التأويل من الوسائل المُعينة على حفظ الشريعة، وبثَّ الروح فيها فيها لو تم توظيفها في توسيع أفق معنى النَّصّ، ليستوعب كلَّ الواقعات، والمستجدات إلى قيام الساعة، وقد ذكرنا في مطلع البحث أنَّ من المعاني التي يحتملها المعنى الاصطلاحي للتأويل هو التبرير، وذلك بأن "يُستعمل بمعنى توجيه المتشابه، وهو تفعيل من الأوَّل بمعنى الرجوع؛ لأنَّ المؤوِّل عندما يُخرِّج للمتشابه وجهًا معقولًا، هو أخذُ بزمام اللفظ ليعطفه إلى الجهة الّتي يحاول التخريج إليها، ومن ثمّ يستعمل في تبرير العمل المتشابه أيضًا، كما في قصَّة الخضر اللهُ ، قال لصاحبه: ﴿ سَأُنبُنُكُ بِتأويل مَا لَمْ تَسْتَطعُ عَلَيْهِ صَبرًا ﴾ (٢) أي: سأُطلِعُك على السرِّ المبرّ المبرّ الأعمال أثارَت شكوكك ودَعتْك إلى الاعتراض "(٢) .

ولما كان التأويل وسيلة من وسائل التحليل النَّصِي، الموجِب للوصول إلى معرفة المراد من الدَّلالة الظاهرة المشكلة أو الغامضة في قول المعصوم المن أو

١ - الكشى: رجال الكشي - ٢/ ٤٤١، الشيخ المفيد: الاختصاص - ٦٦

۲- الكهَّف: ۷۸

٣-معرفة،الشيخ محمَّد هادي: تلخيص التمهيد- ١/ ٤٨٠

فعله، التي يقف إزاءها العقل موقفًا متردًدًا في القطع على المراد منه، كونها أمّا تتعارض مع مسلمات عقليّة، أو أدلّة نقليّة مقطوع بصدورها، كالكتاب أو السُّنَة أو الإجماع، أو كون دلالتها غامضة مشكلة ومستعصية على الفهم، التي لا يتحدّ مدلولها من غير قرينة صارفة، فإنّ "العلاقة الجامعة بينها، هي علاقة البحث في الوجود بعلّة معقولة، وتبعًا لذلك يكون التأويل العقلي صورة من صور اليقين، بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان المرتبط بالعقل "(۱).

وهذا ما نجده جليًا في كلام علمائنا، من خلال السعي إلى تبرير بعض ما جاء مبهمًا ومتشابمًا في دلالة الألفاظ، أو معارضًا لثوابت العقل والمنطق، فكان لزامًا أن نجد ما يُبرِّرهذا الاختلاف إذا لم يكن هناك طريق آخر لصرف اللفظ إلى معنى آخر، كما لو أنّنا فقدنا القرائن الصارفة أو كونها غير صالحة بوصفه دليلًا على ذلك، وممَّا جاء في تراث علمائنا ما يؤكِّد هذه الطريقة هذه الروايات:

#### حديث مارية القبطية

جاء في الخبر المروي عن النبي يَنِي في قصّة مارية القبطية -زوج النبي يَنِي لأمير المؤمنين -وما كان من قذف بعض الأزواج لها بابن عمها، فقال النبي يَن لأمير المؤمنين على بن أبي طالب الله : "خذ سيفك يا على وامض إلى بيت مارية، فإن وجدت القبطي فيه فاضرب عنقه، فقال له أمير المؤمنين: إنّك تأمرني يا رسول الله بالأمر فأكون فيه كالسكة المحاة في ذات الوبر فأمضي لأمرك في القبطي، أو يرى الشاهد ما لا يرى الغائب فقال له النبي يَن بل يرى الشاهد ما لا يرى الغائب، فمضى أمير المؤمنين إلى بيت مارية القبطية، فوجد القبطي فيه، فلي المناف بيد أمير المؤمنين، صعد إلى نخلة في الدار فهبت ريح كشفت عنه ثوبه، فإذا هو ممسوح ليس له ما للرجال فتركه أمير المؤمنين وعاد إلى

١ -عبد القاهر فيدوح: نظريَّة التأويل في الفلسفة العربيَّة الإسلاميَّة - ١٦٧

النبي عَنَا أَهُ فَاحْبِره الخبر، فسري عنه وقال: الحمد لله الذي نزَّهنا أهل البيت علم علم المناس من السوء "(١).

وعمّا تجدر الإشارة إليه أنّ الخبر لم يرد في كتب الحديث الإماميّة الأربعة؛ ولكن ذكره صاحب (مستدرك الوسائل) نقلًا عن كتاب (الكافئة في إبطال توبة الخاطئة)، وكذلك في رسالة خبر مارية وكلاهما للشيخ المفيد، وذُكر أيضًا في كتاب تفسير القمّي، أمّا الاشكال الموجّه إلى هذه الرواية يتمثّل بالسؤال الآي: كيف يمكن أن يأمر الرسول على التّهمة بغير بيّنة؟.

قدَّم الشيخ المفيد أكثر من تبرير لهذا التساؤل دفعًا لتلك الشبهة قائلًا: "إنَّه قد كان جايزًا من الله تعالى أن يأمر نبيَّه -صلوات الله عليه -بقتل القبطي على جميع الأحوال، لدخوله بيت النبي عَلَيْ بغير إذنه له في ذلك، وعلى غير اختيار منه له ورأي، فاستفهمه أمير المؤمنين المنه لهذه الحال، فأخبره بها عرف الحكم فيه وأنَّه غير مباح دمه على كلِّ حال"(٢).

وقال في موضع آخر: "يجوز ويمكن أن يكون الحكم فيه مفوَّضًا إليه عَنَّهُ فلمَّا استفهمه أمير المؤمنين الله بأنَّ له حال التفويض إليه، فقال: إن شاهدته بريئًا فلك الرأي، واقتضت الحال التي تشاهدها منه قتله أو العفو عنه فذلك إليك، وقد فوّضت ما فُوِّض إليّ إليك، فاعمل بها تراه"(٣).

أمَّا الشريف المرتضى فقد قدم تبريرًا محتملًا آخر "أنَّ القبطي جائز أن يكون من أهل العهد الذين أخذ عليهم أن تجري فيهم أحكام المسلمين، وأن يكون الرسول على تقدَّم إليه بالانتهاء عن الدُّخول إلى مارية، فخالف وأقام على ذلك وهذا نقض للعهد، وناقض العهد من أهل الكفر مؤذن بالمحاربة، والمؤذن لها مستحق للقتل "(٤).

١ -الشيخ المفيد: رسالة حول خبر مارية - ٥

٢ –المصدر نفسه – ٢٣

٣-المصدر نفسه- ٥

٤ -أمالي المرتضى - ١/ ٧٧

فتلاحظ من هذه التأويلات المتقدّمة سعي العلماء لتبرير فعل النبي الأكرم يَنِي انطلاقًا من الإيمان بكونه معصومًا من الزلل والخطأ، فلابدا إذًا أن يكون الأمر بقتله مبني على حكمة، وهي رفع الشبهة عمن لا بصيرة لله بحق النبي من الله في غلطه، وإقدامه على قتل من هو بريء محقون النبي عند الله، ليبين له مراده في الاشتراط، ويعلمه أنه - وإن أطلق الأمر - فإنها قصد به ما ظهر فيه بالبيان. ولو كان النبي الشيالة اشترط في الكلام ما كان فيه في الجواب لم يبن لأمير المؤمنين المفضل الذي أبانه الاشتراط والاستفهام. (١)

# أخذ الميثاق من صُلب آدم الليا

روى الكُلينيُّ في الكافي بسنده عن محمَّد بن يحيى، عن أحمد بن محمَّد، عن ابن محبوب، عن الحسن بن نعيم الصحاف قال: سألت أبا عبد الله الله عن قول الله عَلى: ﴿ فَمِنكُم كَافِرٌ وَمِنكُم مُّوْمِنُ (٢) ﴾ فقال: عرف الله إيانهم بولايتنا، وكفرهم بها، يوم أخذ عليهم الميثاق في صلب آدم الله وهم ذر"(٣).

ذكر المازندراني في شرحه لهذا الحديث أن هناك تنافيًا بين ألفاظ الرواية فإنَّ قوله الله (في صُلب آدم) ينافي قوله (وهم ذَرْ)؛ لأنَّهم إن كانوا ذرًا، لم يكونوا في صلب آدم؛ بل كانوا خارجين منه، وإن كانوا في صلبه لم يكونوا ذرًا؟ فسعى للم هذا التعارض الموجب للاشتباه عبر تأويل مدلول الرواية بقوله: "لا تنافي بينهما؛ لاحتمال كونهم ذرًا وهم في صلبه، ولا بُعد فيه بالنظر إلى القدرة القاهرة، فإن قلت: هذا التوجيه ينافي ما في بعض الروايات من أنَّه أخذ منهم الميثاق بعد خروجهم من صلبه وهم ذَرْ يدبُّون؟ قلت: لا يُبعد أن يُقال: إنَّ أخذ الميثاق وقع



١ - الشريف المرتضى: آمالي المرتضى - ٢٢

٢ – التبِغابن: ٢

٣- الكُليني: الكافي - ١/ ٤١٣

ثلاث مرَّات تأكيدًا ومبالغة مرَّة بعد عرك الطين حين خرجوا كالذرِّ يدبُّون، ومرَّة حين كونهم ذرًّا في صُلب آدم الله بعد تكميل خلقه، وقبل نفخ الروح فيه، ومرَّة ثالثة بعد نفخه حين خرجوا من صلبه يدبُّون حتَّى رآهم آدم الله والروايات الآتية في باب الكفر والإيهان ربها تُشعر بذلك، وهذا الذي ذكرته من باب الاحتهال والله أعلم بحقيقة الحال(۱).

فيحتمل الشيخ المفيد: "أن يكون ما أخرجه من ظهره، أصول أجسام ذريّته دون أرواحهم، وإنّا فعل الله ذلك ليدلّ آدم الله على العاقبة منه، ويظهر له من قدرته وسُلطانه ومن عجائب صنعه وعلمه بالكائن قبل كونه ليزداد آدم الله يقينًا بربّه ويدعوه ذلك إلى التوفير على طاعته والتمسُّك بأوامره والاجتناب لزواجره". (٣)

١ - يُنظر: المازندراني: شرح أصول الكافي - ٧/ ٥٤

٢ – الكافي – ٢ / ٩ ٣ – المسائل السروية – ٤٦

المبحث الثاني

صور التأويل عند المتكلِّمين

تعدَّدت صور التأويل عند متكلِّمي الإماميَّة في تناولهم لأحاديث العقيدة، وسنتناول في هذا المبحث بعض تلك التأويلات التي شكَّلت محور الخلاف بين المدارس الكلاميَّة التي برزت فيها تأويلات المتكلِّمين، ليتبيَّن من خلال هذه التأويلات موقف مدرسة متكلِّمي الإماميَّة.

المطلب الأوَّل

تأويل روايات الجبر والتفويض

الجبر من المسائل الكلاميَّة المهمَّة التي تُبحث في كيفيَّة صدور أفعال العباد، فهل العبد مختار لأفعال الكلاميَّة المهمَّة التي تُبحث في كيفيَّة صدور أفعال العبد فها فهل العبد مختار لأفعال أم هو مجبور عليها؟ وهذه المسألة ذات صلة وثيقة بمسألة العدل الإلهي، إذ إنَّ العقل حاكم على قُبح تكليف المجبور بفعله، وإنَّ الله مُنزّه عن فعل القبيح.

أَوَّلًا: مفهوم الجبر والتفويض

أوضح الشيخ الصَّدُوق أنَّ اعتقاد الإماميَّة بالجبر والتفويض هو ما جاء على لسان الإمام الصادق الله "لا جَبْرَ وَلا تَفْوِيضَ؛ بل أَمْرُ بَيْنَ أَمْرَيْنِ فقيل له: وَما أَمْرُ بَيْنَ أَمْرَيْنِ فقيل له: وَما أَمْرُ بَيْنَ أَمْرَيْنِ؟ قال: مَثلُ ذلكَ رَجلٌ رَأَيْتَهُ عَلى مَعصية فَنَهيِتَهُ فَلَمْ يَنْتَهِ فَتَرَكْتُهُ، فَفَعَلَ بِينَ أَمْرَيْنِ؟ قال: مَثلُ ذلكَ رَجلٌ رَأَيْتَهُ عَلى مَعصية فَنَهيِتَهُ فَلَمْ يَنْتَه فَتَرَكْتُهُ فَلَمْ يَنْتَه فَلَمْ يَنْتَه بَاللَّهُ هُمِية "(۱).

وقال الشيخ المفيد في تعريف الجبر أنّه: "الحمل على الفعل، والاضطرار إليه بالقهر والغلبة، وحقيقة ذلك إيجاد الفعل في الخلق من غير أن يكون لهم قدرة على دفعه والامتناع من وجوده فيه، وقد يُعبّر عمّاً يفعله الإنسان بالقدرة التي معه على وجه الإكراه له على التخويف والالجاء أنّه جبر"(٢).



١ - الكُليني: الكافي - ١/ ١٢٢

٧- تصحيح اعتقادات الإماميَّة -٤٦

وعمًّا يلاحظ على التعريفينِ للجبر أنَّ الشيخ الصَّدُوق لم يعط تعريفًا واضحًا للجبر والتفويض، وإنَّما اكتفى بالتعريف بالمثال الذي ساقه مع الرواية، في حين نجد أنَّ الشيخ المفيد بدأ أوَّلا بتعريف الجبر، ثمَّ بتعريف التفويض، ثمَّ بيان الواسطة بينهما، ولا اعتقد أنَّ المفيد يخالف الصَّدُوق؛ لأنَّ معنى الأمر بين أمرين هو عين ما ذكره المفيد(1).

والجبر الذي يُقصد به في التعريف لا الجبر الواقع من شخص، أو جهة معيّنة على العبد؛ بل يُقصد به "إجبارُ الله عبادَه على ما يفعلون خيرًا كان أو شرَّا، حسنًا كان أو قبيحًا، دون أنْ يكون للعبد إرادة واختيار الرفض والامتناع، ويرى الجبريَّة، الجبر مذهبًا يرى أصحابه أنَّ كلَّ ما يحدث للإنسان قُدِّر عليه أزَلًا، فهو مُسيرٌ لا مُخير، وهو قول الأشاعرة"(٢).

وعرَّف الشهرستاني الجبريِّين بأنَّهم الذين يقولون: "إنَّ الإنسان لا يقدر على شيء، ولا يوصف بالاستطاعة؛ وإنَّما هو مجبور في أفعاله: لا قدرة له، ولا إرادة، ولا اختيار، وإنَّما يخلق الله تعالى الأفعال فيه على حسب ما يخلق في سائر الجمادات، وتُنسب إليه الأفعال مجازًا، كما تُنسبُ إلى الجمادات"(٢)، وبيَّن العلَّامة المجلسي: "إنَّ أفعال العباد دائرة بحسب الاحتمال العقلي بين أمور:

الأوَّل: أن يكونَ حصولها بقدرة الله تعالى وإرادته من غير مدخل لقدرة العبد فيه وإرادته.

الثاني: أن يكونَ بقدرة العبد وإرادته من غير مدخل لقدرة الله تعالى وإرادته فيه، أي بلا واسطة؛ إذ لا ينكر عاقل أنَّ الأقدار والتمكين مستندان إليه تعالى أمَّا ابتداءً أو بواسطة.

١ - يُنظر: الجابري، السيِّد فاضل الموسوي: البيان السديد في اعتقادات الصدوق والمفيد- ١٦٠ - ١٦١

٣- الشهرستاني: الملل والنحل- ١ / ٨٧.

الثالث: أن يكونَ حصولها بمجموع القدرتين، وذلك بأن يكونَ المؤثِّر قدرة الله تعالى بواسطة قدرة العبد أو بالعكس، أو يكون المؤثِّر مجموعها من غير تخصيص أحدهما بالمؤثِّرية والأخرى بالآليَّة، وذهب إلى كلِّ من تلك الاحتهالات ما خلا الاحتهال الثاني من محتملات الشقِّ الثالث طائفة (۱)"، ويطلق في الأخبار لفظ القدري على الجبريّ والتّفويضي كليهها(۲)، وعليه فإنَّ القَدَرَ اسم للشيء وضده كالقُرْء، اسم للحيض والطُّهر معًا.

ثانيًا: موقف الإماميَّة من الجبر

انقسم المتكلَمون في تفسير أفعال الإنسان وعلاقتها بفعل الله تعالى على ثلاث مدارس.:

١ - مدرسة الجبر، وهي التي ترى أنَّ الإنسان مجبر في أفعاله، وهذه مدرسة الأشاعرة.

٢-مدرسة التفويض، وهي التي ترى أنَّ الله تعالى خلق الإنسان وفوَّض إليه
 كل ما يتعلَّق به، وهذه هي مدرسة المعتزلة .

٣- مدرسة الأمر بين أمرين، فتعتقد بأنَّ الإنسان مجبور في بعض أفعاله، ومخيرً في بعضها الآخر، وهي مدرسة الإماميَّة (٣).

ويتمثّل موقف الإماميَّة من الجبر والتفويض: "بأنَّ الله تعالى أقدر الخلق على أفعالهم ومكَّنهم من أعمالهم، وحدَّ لهم الحدود في ذلك، ورسم لهم الرسوم، ونهاهم عن القبائح بالزجر والتخويف، والوعد والوعيد، فلم يكن بتمكينهم من الأعمال مجبرًا لهم عليها، ولم يفوِّض إليهم الأعمال لمنعهم من أكثرها، ووضع الحدود لهم فيها، وأمرهم بحسنها، ونهاهم عن قبيحها "(٤)، لذلك فإنَّ الإماميَّة



١ - المجلسي: مرآة العقول - ٢/ ١٦٧

٢- المجلسي: بحار الأنوار -٥/ ٥

٣- يُنظر: الصفار الشيخ فاضل: مبادئ وأصول المعارف الإلهيَّة -١٣٨

٤ - الشيخ المفيد: تصحيح اعتقادات الإماميَّة - ٤٧

بعد رفض نظريَّة الأشاعرة في أفعال العباد ونقدها صريحًا، ورفض نظريَّة المعتزلة فيها ونقدها كذلك، اختارت نظريَّة ثالثة فيها وهي: الأمر بين الأمرين، وهي نظريَّة وسطى لا إفراط فيها ولا تفريط، وقد أرشدت الطائفة إلى هذه النظريَّة الروايات الواردة في هذا الموضوع من الأئمَّة الأطهار إلى الدَّالة على بطلان الجبر والتفويض من ناحية، وعلى إثبات الأمر بين الأمرينِ من ناحية أخرى"(۱).

## ثالثًا: الروايات النافية للجبر

تكاد تكون الروايات النافية للجبر متواترة عند الإماميَّة؛ لاستفاضتها واشتهارها عندهم، ونورد هنا بعض هذه الروايات.

١- صحيحة يونس بن عبدالرّ حمن عن غير واحد، عن أبي جعفر وأبي عبدالله إلى قالا": إِنَّ اللهُ أَرْحُم بِخَلْقِهِ مِن أَنْ يُحْبِرَ خَلْقَهُ عَلَى الذُّنُوب، ثمَّ يُعَذِّبُهُم عَلَيْهَا، وَاللهُ أَعَزُّ مِنْ أَنْ يُرِيدَ أَمْرًا فَلَا يَكُونَ قَالَ: فَسُئِلا الله هَلْ بَيْنَ الْجُنبِرِ وَالْقَدَرِ مَنْزِلَةٌ ثَالِثَةٌ؟ قَالا: نَعْم أَوْسَعُ مَا بَيْنَ السَّماء وَالأرض"(٢).

٧- صحيحته الأخرى عن الصادق الله قال: "قال له رجل: جعلت فداك أجبر الله العباد على المعاصي، ثمّ يعذّ هم على المعاصي، ثمّ يعذّ هم على المعاصي، ثمّ يعذّ هم عليها، فقال له: جعلت فداك ففوّض الله إلى العباد؟ قال: فقال: لو فوّض إليهم لم يحصرهم بالأمر والنهي، فقال له: جعلت فداك فبينها منزلة؟ قال: فقال: نعم، أوسع ممّّا بين السهاء والأرض "(")، ومنها: صحيحة هشام وغيره قالوا: "قال أبو عبدالله الصادق الله : إنّا لا نقول جبرًا ولا تفويضًا "(٤).

٣- روى الصَّـدُوق عن أحمد بن هارون الفامي، وجعفر بن محمَّد بن مسرور رضي الله عنها قال: حدَّثنا محمَّد بن جعفر بن بُطَّة قال: حدَّثنا محمَّد بن

١ - السيِّد الخوئي: محاضرات في أصول الفقه - ١/ ٤٣٠

٢ - االكُليني: الكافي - ١ / ١٥٩

٣- المصدر نفسه

٤ - المجلسي: بحار الأنوار- ٥ / ٤

الحسن الصفار، ومحمَّد بن على بن محبوب، ومحمَّد بن الحسن بن عبد العزيز، عن أحمد بن عبد العزيز، عن أحمد بن عيسى الجهني، عن أحمد بن عيسى الجهني، عن حريز بن عبد الله عن الصادق اللهِّ قَالَ : إِنَّ النَّاسَ فِي اَلْقَدَر عَلَى ثَلاَثَة أَوْجُه : وَجُلٌ يَزْعُمُ أَنَّ اللهُ عَن الصادق اللهِ قَالَ : إِنَّ النَّاسَ فِي اَلْقَدَر عَلَى ثَلاَثَة أَوْجُه : وَجُلٌ يَزْعُمُ أَنَّ اللهُ عَن الصادق عَلَى الْمُعاصي، فَهذَا قَدْ ظَلَمَ اللهُ فِي حُكْمِه، فَهُو كَافِرٌ، وَرَجُلٌ يَزْعُمُ أَنَّ اللهُ مَر مُفَوَّضُ إليهم، فَهذَا قَدْ أَوْهَنَ اللهُ فِي سُلْطَانِه، فَهُ وَكَافِرٌ، وَرَجُلٌ يَزْعُمُ أَنَّ اللهُ كَلَّفُ الْعِبَادَ مَا يُطِيقُونَ، وَلَمْ يُكَلِّفُهُمْ مَا لاَ يُطِيقُونَ، وَإِذَا أَحْسَنَ حَمدَ اللهُ، وَإِذَا أَسَاءَ اسْتَغْفَرَ اللهُ، فَهذَ أُمُسْلَمٌ بَالنُّ "(۱).

٥- وروى أيضًا عن عليً بن إبراهيم، عن محمَّد بن عيسى، عن يونس بن عبد الرحمن، عن حفص بن حفص بن قرط، عن الصادق الله "قال: قال رَسُولُ الله يَنَهِ: مَنْ زَعَمَ أَنَّ الله يَأْمُرُ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ فَقَدْ كَذَبَ عَلَى الله، وَمَنْ رَعَمَ أَنَّ الله يَأْمُرُ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ فَقَدْ كَذَبَ عَلَى الله، وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ الله يَئِيرُ وَالشَّر بِغَيْرُ مَشِيئَةِ الله فَقَدْ أَحْرَجَ الله مِنْ سُلْطَانِه، وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ الْعَاصِي بِغَيْرُ قَوَّة الله فَقَدْ كَذَبَ عَلَى الله أَدْخَلَهُ الله النَّار. (٣) الْعَاصِي بِغَيْرُ قَوَّة الله فَقَدْ كَذَبَ عَلَى الله، وَمَنْ كَذَبَ عَلَى الله أَدْخَلَهُ الله النَّار. (٣) اللهَ أَدْخَلَهُ الله النَّار. الله أَعَرُ مِن ذَلِكَ، قُلْتُ: فَأَجْبَرَهُمْ عَلَى الله أَعْرَدُ مِن ذَلِكَ، قُلْتُ: فَأَجْبَرَهُمْ عَلَى الله أَعْرَدُ مِن ذَلِكَ، قُلْتُ: فَأَجْبَرَهُمْ عَلَى الله أَعْدَلُ وَأَحْكُم مِنْ ذَلِكَ، ثمَّ قالَ: الله أَعَرُ مِن ذَلِكَ، قُلْتُ: فَالْجَبَرَهُمْ عَلَى الله أَعْرَدُ مِن ذَلِكَ، قُلْتُ: فَالْحَبَرَهُمْ عَلَى الله أَعْدَلُ وَأَحْكُم مِنْ ذَلِكَ، ثمَّ قالَ: قالَ الله أَعْرَدُ مِن ذَلِكَ، قُلْتُ ابِن آدَمَ أَنَا أُولِى بِصَنَاتِكَ مِنْكَ، وَأَنْتَ أُولى بِسَيِّنَاتِكَ مِنْ ذَلِكَ، ثمَّ قالَ: الله أَعَاصِي بِقُوَّتِيَ الَّتِي جَعَلْتُهَا فِيكَ (١٤)".



١ - الخصال - ١٩٥

٢ - الكافي - ١ / ١٥٩

ا ا ا

۳– المصدر نفسه– ۱ / ۱۵۹

٤ - عيون أخبار الرضا الليلا - ٢ / ١٣١

فيتَّضِح مَّا تقدَّم أنَّ وجود مثل هذه الروايات التي تؤكِّد نفي الجبر، لا يمنع من ورود بعض الروايات، التي يدلُ ظاهرها على الجبر، وهو ما يتعلَّق به البحث في هذا المطلب.

رابعًا: تأويل روايات يدلُّ ظاهرها على الجبر

#### حديث الطينة

جاء في كتاب الكافي ضمن كتاب (الإيهان والكفر باب طينة المؤمن والكافر) عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن حماد بن عيسى، عن ربعي بن عبد الله، عن رجل، عن على بن الحسين الله قال: "إنَّ الله وَ النَّيِّينَ مِنْ طينَة عليِّينَ وَحَلَقَ النَّبيِّينَ مِنْ طينَة عليِّينَ وَقُلُوبَهُمْ، وَخَلَقَ قُلُوبَ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ تِلْكَ الطِّينَة، وَجَعَلَ خَلْقَ أَبْدَانِ اللَّوْمِنَينَ مِنْ تِلْكَ الطِّينَة، وَجَعَلَ خَلْقَ أَبْدَانِ اللَّوْمِنَينَ مِنْ تُلْكَ الطِّينَة، وَجَعَلَ خَلْقَ أَبْدَانِ اللَّوْمِنَينِ مِنْ دُونِ ذَلِكَ، وَخَلَقَ الْكُفَّارَ مِنْ طينَة سِجِينِ قُلُوبَهُمْ وَأَبْدَانَهُمْ، فَخَلَطَ اللَّوْمِنَى مِنْ دُونِ ذَلِكَ، وَخَلَقَ الْكُفَّارَ مِنْ طينَة سِجِينِ قُلُوبَهُمْ وَأَبْدَانَهُمْ، فَخَلَطَ بَيْنَ الطِّينَة مِنْ هَذَا يَلِدُ الْمُؤْمِنُ الْكَافِرُ وَيَلِدُ الْكُومِنُ الْكَافِرُ الْمُؤْمِنَ، وَمِنْ هَاهُنَا يُصِيبُ الْكَافِرُ الْخَسَنَة، فَقُلُوبُ الْمُؤْمِنِينَ تَحِنُ إلى مَا خُلِقُوا مِنْهُ، وَقُلُوبُ الْكَافِرِ الْكَافِرِينَ تَحِنُ إلى مَا خُلِقُوا مِنْهُ، وَقُلُوبُ الْكَافِرِ الْكَافِرِينَ تَحِنُ إلى مَا خُلقُوا مِنْهُ الْأَنْ مِنْ اللَّالِيمِينَ الْكَافِرِ الْكَافِرِ الْكَافِرِينَ تَحِنُ إلى مَا خُلقُوا مِنْهُ اللَّا اللَّالِيمَ الْكَافِرِ الْكَافِرِينَ تَحِنُ إلى مَا خُلقُوا مِنْهُ الْكَافِرِينَ تَحِنُ إلى مَا خُلقُوا مِنْهُ اللَّاكُوبِ الْكَافِرِ الْكَافِرِينَ تَحِنَّ إلى مَا خُلقُوا مِنْهُ الْاكَافِرِينَ وَمِنْ هَاهُ اللْكَافِرِينَ تَحِينَ إلى مَا خُلقُوا مِنْهُ اللْكَافِرِينَ وَمِنْ هَالْكُوبُ الْكَافِرِينَ وَعِنْ اللَّهُ الْمُنْ الْكَافِرِينَ وَمِنْ هَالْكُوبُ الْكَافِرِينَ وَمِنْ هَالْكُوبُ الْكُوبُ الْمُؤْمِنَ السَّالِيَّةُ الْمَافِينَ السَّالِي مَا عَلْمُ اللْكَافِرِينَ وَعِنْ اللْكَافِرِينَ وَعِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالِي الْمَالِيلَةُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْكُولُولِ اللَّهُ الْكُولِ اللَّهُ الل

جاءت روايات الطينة في العديد من كتب الحديث، حتَّى قيل إنَّها متواترة، على الرغم من أنَّ ظاهرها يدلُّ على الجبر، لذلك تحير فيها العلماء، فبعضهم طرحها جملة معللًا ذلك لها بأنَّها تخالف الكتاب والإجماع، وبعض عدها من المتشابهات فوصفت أنَّها "من متشابهات الأخبار، ومعضلات الآثار، التي تحيرَّت فيها الأنظار، وتصادمت فيها الأفكار، واختلفت في توجيهها كلمات علمائنا الأبرار، وقد تخرجوا عمَّ يلزم من ظواهرها من الجبر ورفع الاختيار "(٢) لذلك حاولوا توجيهها بعدد من التأويلات المختلفة، وتجدر الإشارة إليه أنَّ الأخبار الدَّالة على اختلاف طينة المؤمن عن طينة الكافر مستفيضة في كتب العامَّة والخاصَّة، على اختلاف طينة المؤمن عن طينة الكافر مستفيضة في كتب العامَّة والخاصَّة،

١ - الكُليني: الكافي - ٢ / ٢

٢- السيِّد عبدالله شبر: مصابيح الأنوار في حلّ مشكلات الأخبار - ١/ ٣٥

لاهريَّـة للروايـة، تجـد أن مضمونهـا يتنـافي،

وفي نظرة تقييميَّة أوَّلية للدَّلالة الظاهريَّة للرواية، تجد أن مضمونها يتنافى، وقواعد القائلين بالعدل من طوائف المسلمين، ولذا وضعها العلماء على طاولة النقد العلمي، واختلفت الأقوال بشأنها، وتعدَّدت الآراء في توجيهها؛ لأنَّ خلق بعض الناس من طينة خبيثة أمَّا أن يكون ملزمًا لهم باختيار المعصية جبرًا وهو باطل، وأمَّا أن يكون أقرب إلى قبول المعصية بمَّن خُلق من طينة طيبة، وهو بعيض وظلم، ومخالف للروايات النافية للجبر، وقد دَلَّ القرآن على أنَّ جميع الناس قالوا: (بلى) في جواب ﴿ ألسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ (١٠)، فالأصل الذي عليه اعتقادنا، أنَّ جميع أفراد الناس متساوية في الخلقة بالنسبة إلى قبول الخير والشر، وإنَّا اختلافهم في غير ذلك، فإن دلَّت رواية على غير هذا الأصل، فهو مطروح، أو مؤوَّل بوجه سواء علمنا وجهه، أو لم نعلم (١٠).

ومضمون هذه الرواية يتحدَّث عن التمايز بين الطينة التي خلق الله بها المؤمن

وقد علّل بعض العلماء طرحهم لتلك الروايات وردها؛ لعدم انسجامها مع قواعد العدليّة، وذلك باعتبار أنَّ "ظاهرها أنَّ كلَّ أحدٍ من الناس، باقتضاء طينته التي خلق منها، موجَّه إلى غاية معيَّنة من السعادة أو الشقاء لا محيد له منها، وهذا يعني الجبر، ونفي الاختيار وهو خلاف العدل واللطف اللذين نطقت بهم البراهين، وقام عليها المذهب، هذا من جهة ومن جهة أخرى فإنَّ ظاهرها، أو ظاهر بعضها على الأقل أنَّ كلَّ أحد - منذ ابتداء خلقته - متَّخذ سبيله الذي لا مهرب منه، وأنَّ الناس تبع ذلك، منذ ابتداء نشأتهم على قسمين: مهتد وضال، وهو خلاف أدلَّة ولادة الناس على التوحيد والفطرة، ولأنَّ الانحراف يأتي بعد ذلك من التربية والتلقين "(٣).

عن طينة الكافر.



١- قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقَيَامَة إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافلِينَ ﴾ الأعراف: ١٧٢

٢ - المَازندراني: شرح أصورَل الْكافي - ٨/٤

٣- زين الدين الشيخ محمَّد أمين: بين السائل والفقيه-٣٨

فلو أخذنا بظاهر الرواية لظهر لنا أنَّ خلق الطينة على هذا المبدأ، يستلزم فيه تقرير لمصير المرء، وحاكمة على مقدار طاعته ومعصيته في الدُّنيا؛ "بل اقتضي أقربية من خلقهم الله من الطينة الطيّبة إلى الخبر، ومن خلقهم من الطينة الخبيثة إلى التشر لزم التبعيض والظلم، ومقتضى العدل أن يخلق جميع الناس من طينة واحدة حتَّى يتساوى نسبة جميعهم إلى الخبر والشر، وبالجملة يجب تأويل أخبار الطينة بها لا يوجب الجبر والأقربية لبعض الناس إلى الشرمن بعض "(١).

وعلى هذا الرأى يكون الإنسان إذا ما خلق من طينة لزمه أن يعمل على طبق طينته خيرًا كانت أو شرًا، وفي ضوء هذا المبدأ العقلي، الذي يربط الخلاص الأخروي باختيار الإنسان وحرية إرادته، لابدُّ من محاكمة التراث الديني الذي ينافي بظاهره هذا المبدأ؛ إذ تواجهنا روايات منسوبة إلى النبي سَيَّا أو الأئمَّة مَّا لا ينسجم والمبدأ المذكور(٢)، فإنَّ مقتضى العدل أن يخلق جميع الناس من طينة واحدة حتَّى يتساوى نسبة جميعهم إلى الخير والشر، وبالجملة يجب تأويل أخبار الطينة بها لا يوجب الجبر ولا أقربية بعض الناس إلى الشر من بعض (٣).

لذا لا مناص من اللجوء لتأويل الدُّلالة للنصِّ، والبحث عن تخريج مقبول لها كالقول "إنَّ مضامين الطينة معان كنائيَّة، وهي تعبير عن اختلاف الناس في استعدادهم لقبول الحقِّ، أو رفضه، واتِّباع الهوى، أو اجتنابه، وهذا الأمر لاريب فيه، فبعض الناس قريب من الحقُّ في تصوره، وفي سلوكه، عصيّ القيادة على المؤثِّرات أن تقوده أو تنحرف به، وبعض الناس على الضَّد من ذلك، وبعضهم متوسطون بين بين، على درجات مختلفة أو متقاربة، وواضح أنَّ هذا الاختلاف بين الناس في الاستعداد لا يوجب جبرًا ولا يسلب اختيارًا ولا يسقط التكليف

۱ - المازندراني: شرح أصول الكافي - ۷/ ۱۱ -۱۲ ، الشعراني هامش ۲

٢- يُنظر: الخشن، الشيخ حسين أحمد: هل الجنَّة للمسلمين فقط - ٢٦

٣-المصدر السابق - ١١ / ١٩

مهم كان استعداده، ومهم كان قربه من الحقِّ أو بعده عنه "(١).

ويرى السيِّد عبدالله شبر" أنَّ ذلك منزّل على العلم الإلهي، وهو أنَّ الله تعالى عندما خلق الأرواح كلها قابلة للخير والشر، وقادرة على فعلها، وعلم أنَّ بعضها يعود إلى الخير المحض، وهو الإيهان وبعضها يعود إلى الشر المحض، وهو الكفر باختيارها عاملها هذه المعاملة"(۱)، أي أنَّ الله سبحانه عالم بها سيؤول إليه العبد، وبها سيتقرَّر به مصير الإنسان من القدر المحتوم عليه، فلا مدخلية له بكونه مجبورًا على ذلك المصير الذي سيؤول إليه، وهذا ما ذهب إليه العلَّمة المجلسي من أنَّ "اقتضاء الطينة للسعادة، أو الشقاء ليس من قبل نفسها؛ بل من قبل حكمه تعالى وقضائه ما قضى من سعادة وشقاء، فيرجع الإشكال إلى سبق قضاء السعادة الشقاء في حقِّ الإنسان قبل أن يخلق، وأنَّ ذلك يستلزم الجبر، والجواب أنَّ القضاء متعلِّق بصدور الفعل عن اختيار العبد، فهو فعل اختياري في حين أنَّه حتمي الوقوع، ولم يتعلَّق بالفعل سواء اختاره العبد، أو لم يختره حتَّى يلزم منه بطلان الاختيار"(۱).

## ابن الزِّنا لا يدخل الجنَّة

تُعدّ الشُبهات المطروحة حول مسألة العدل الإلهي، من أهم الإشكالات وأعقدها التي شغلت الباحثين في الشأن الإسلامي، ومن مصاديق العدل الإلهي أنَّ الله لايُعِّذب من لم يكن له يد في ذنب نُسب إليه، لذلك فإنَّ الشُّبه التي تُثار عن ذنب (ابن الزنا) في تعذيبه، وأنَّ هذا مخالف لموازين العدل الإلهي، لاسيًا أنَّه لا مدخلية له في الخطيئة التي ارتكبها والداه، وأنَّه ثمرة من ثهار خطيئة ليس طرفًا فيها، وقد جاء في كتب الفريقين روايات مفادها أنَّ الجنَّة لمن طابت ولادته



١ - زين الدين الشيخ محمَّد أمين: بين السائل والفقيه - ٣٩

٢- مصابيح الأنوار، - ١/ ٣٨

٣- المجلسي: بحار الأنوار -١٤/ ٨١

في إشارة إلى استثناء (ابن الزنا) من دخول الجنَّة، فضلًا عن روايات أخرى عن تعذيب (أطفال المشركين) الذين توفَّاهم الله قبل بلوغهم سنّ التكليف.

وقد روى الصَّدُوق بإسناده عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله إلى قال: "خَلَقَ اللهُ الجنَّة طَاهِرَةً مُطَهَّرَةً لاَ يَدْخُلُهَا إلَّا مَنْ طَابَتْ وِلاَدَتُهُ"(١)، وروى الصَّدُوق أيضًا عن محمَّد بن سليان الديلمي، أيضًا عن محمَّد بن سليان الديلمي، عن أبيه رفع الحديث إلى الصادق الله قوله: "يَقُولُ وَلَدُ الزِّنَا: يَا رَبِّ مَا ذَنْبِي؟ فَهَا كَانَ لِي فِي أَمْرِي صُنْعٌ! قال: فَيُنادِيهُ مُنادٍ فَيَقُولُ: أنتَ شَرُّ الثَلاثَةِ أَذْنَبَ، والداكَ فَتُبْتُ عَلَيها وأنتَ رجْسٌ، ولن يَدخُلَ الجُنَّة إلَّا طاهرُ"(٢).

وروى صاحب الحدائق بإسناده عن أيّوب بن حر، عن أبي بكر قال: كنّا عنده أي عند أبي عبد الله بن عَجلان: أي عند أبي عبد الله بن عَجلان، فقال عبد الله بن عَجلان: مَعنا رَجُلٌ يَعْرِفُ ما نَعرِفُ، ويُقْالُ: إنَّهُ ولدُّ زِنا، فَقَالَ: مْا تَقُولْ ؟ فَقُلتُ: إأَنَّ ذلكَ لَيْقالُ لهُ: فَقالَ: إن كَانَ ذلكَ كَذلِكُ بُنِيَ لهُ بَيتُ في النارِ مِنْ صَدرِ، يُرَدُّ عَنهُ وهجُ جهنّم ويُؤتَى برزقه"(٣).

وقد وردت أيضًا روايات بهذا المعنى في كتب أهل السُّنَة (أ)، وممَّا جاء في كتب الإماميَّة ما ورد في كتاب المحاسن للبرقي بإسناده عن حمزة بن عبد الله عن هاشم بن أبي سعيد الأنصاري عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قال: "إنَّ نوحًا حَمَلَ في السَفينةِ الكلبَ والخِنزِيرَ، ولَمْ يَحمِلْ فيها ولدَ الزنا، وَإِنَّ الناصِبَ شَرُّ مِنْ ولدِ الزنا"(٥) وقد أنكر المجلسيُّ الدَّلالة الظاهريَّة لهذه الأخبار؛ كونها مخالفة لاعتقاد مشهور الإماميَّة من أنَّ ولد الزِّنا كسائر الناس مُكلف بأصول الدين

١ -علل الشرائع - ٢/ ٦٤٥

٢ –المصدر نفسه

٣- الحدائق الناضرة -٥ / ١٩٦

٤ - جاء في كتاب المسند لأحمد بن حنبل: ٢/ ٢٠٣ قال رسول الله عَنَالَةَ: لا يدخل الجنّة ولد زانية. وهو حديث حسن صحيح، وقد حسّنه الألباني وبين طرقه وعلّق عليها كما في السلسلة الصحيحة: ٦٧٣

٥- البرقي أحمد بن محمَّد بن خالد: المحاسن - ١ / ١٨٥

وفروعه، ويجري عليه أحكام المسلمين مع إظهار الإسلام، ويُثاب على الطاعات ويعاقب على المعاصي "(۱)؛ إلَّا أنَّه جوَّز إمكانيَّة الجمع بين الأخبار على وجه آخر يوافق قانون العدل بأن يقال: لا يدخل ولد الزِّنا الجنَّة؛ لكن لا يعاقب في النار، إلَّا بعد أن يظهر منه ما يستحقّه، ومع فعل الطاعة، وعدم ارتكاب ما يحبطه يثاب في النار على ذلك، ولا يلزم على الله أن يثيب الخلق في الجنَّة (۱).

ويرى السيِّد عبدالله شبر أنَّ هذه الأخبار "تتعارض مع قانون العدل الإلهي بالقول بكفره وإن لم يظهره، وهذا لا يوافق قانون العدل، فإنَّه إن كان مختارًا في فعله، فإذا فرض منه الطاعة، والعبادة كان مستحقًّا للثواب، وإن لم يكن مختارًا في فعله كان عذابه جورًا وظلهً، والله ليس بظلَّم للعبيد"(٣).

## رأي الباحث:

يبدو أنَّ الرواية التي رواها الكُلينيُّ بسنده عن ابن أبي يعفور عن الصادق الله قال: "إنَّ وِلدْ الزِّنا يُستعمِل، إنْ عَمِلَ خَيرًا جُزِيَ بِه، وإنْ عَمِلَ شَرًا جُزِيَ بِه "(ئ)، هي الأقرب إلى المعقول التي توضح المصير الأخروي لأبناء الزنا؛، إذ إنَّ مصيرهم يتقرَّر بحسب تكليفهم الشرعي في الدُّنيا، فأمَّا من كان منهم مؤمنًا، وعمل صالحًا فإنَّه كغيره يُثاب على ذلك من الله سبحانه وتعالى وله الجنَّة إن شاء الله تعالى، أمَّا ما فهم من الأخبار أنَّ ولد الزِّنا لا يدخل الجنَّة مطلقًا، كها رواه البرقيُّ في المحاسن عن شدير، قال: قال أبو جعفر المنه "من طَهُرَت ولادته دخل الجنَّة "(٥)، وعن عبدالله بن سنان عن أبي عبدالله المنه قال: إنَّ الله عَيْلُ خَلَقَ الجنَّة طَاهِرَةً مُطَهَّرَةً، فَلا يَدْخُلُهَا إلَّا مَنْ طَابَتْ ولادَتُهُ ولادَتُهُ ولادَتُهُ وتعالى لا يجب طابَتْ ولادَتُهُ ولادَتُهُ ولادَتُهُ وتعالى لا يجب



١ -بحار الأنوار -٥/ ٢٨٨ -٢٩٠

٢- يُنظر: المصدر نفسه

٣- مصابيح الأنوار - ١/ ٣٥٨

٤ - الكافي - ٨ / ٢٣٨

٥ - البرقي، أحمد بن محمَّد بن خالد: المحاسن- ١/ ١٣٩

٦-الشيخ الصدوق: علل الشرائع - ٢ / ٥٦٤

عليه إدخال أحد الجنَّة؛ بل غاية ما يجب عليه بعد أن تصدر منهم الطاعات أن يثيبهم، وليس يجب عليه أن تكون إثابتهم في الجنَّة على وفق الروايات المتقدَّمة؛ بل يجعل لولد الزِّنا مكانًا يليق بحالهم، وهذا ليس بظُلم ولا جور تعالى الله عن ذلك.

## هل يقع الإيمان من ابن الزِّنا؟

أجاب الشيخ البحرانيُّ على الإشكال المتمثّل بوقوع الإيهان والتديُّن من ابن الزِّنا أم يُقطع بعدمه؟ فقال: "وحمله القول بكفره على معنى أنَّه لا يقع منه إلَّا الكفر وإلَّا فإنَّه لا ينكرون أنَّه لو فرض إيهانه، وتدينه أمكن دخوله الجنَّة؛ بل وجب، فإنَّه ليس في محلّه؛ بل هؤلاء القائلون بكفره يقولون به، وإن أظهر الإيهان وتدين به كها هو ظاهر النقل عنهم، وبه صرَّح جملةٌ من أصحابنا"(۱)، ونسب الشيخ البحرانيُّ هذا القول إلى الصَّدُوق والمرتضى وابن ادريس، ثمَّ قال: "وهذا نخالف لأصول العدل؛ إذ لم يفعل باختياره ما يستحقُّ به العقاب فيكون عقابه ظلمًا وجورًا وليس بظلام للعبيد"(۱).

وهذا الذي نقله عن المشايخ الثلاثة هو الذي تدلُّ عليه الأخبار التي أوجبت مصيرهم إليه فإنَّما صريحة في حرمانه الجنَّة وإن أظهر التدين والإيمان.

ويُبرِّر السيِّد الشيرازيُّ الحسينيُّ هذا المصير الذي يواجهه (ابن الزنا) بقوله: "لأنَّ الشَّارع أراد استبشاع جريمة الزنا، ولذا جعل حوله سياجًا شديدًا من الأحكام، أحكامًا مرتبة على ولدهما، وهو وإن لم يذنب إلَّا أنَّ المصلحة الأهم اقتضت إسقاط المصلحة المهمَّة لأجلها، كما في كلِّ أهم ومهم، فلا يُقال: أي ذنب لولد الزِّنا وقد عصى أبواه ؟، وليس هذا من باب ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أخرى ﴾ حتَّى يُقال: إنَّه وزر أخرى ؛ بل هو مثل قتل المسلم المتمترس به الكفا، "(").

١ - الحدائق الناضرة -٧ / ٢١٣

٢ - البحراني: الحدائق الناضرة - ٥/ ١٩٣

٣- شرح أصول الكافي - ٦/ ١٠٦

لكن هذا التبرير لا يتوافق مع العدالة الإلهيّة، ولا مع مقتضيات العقل، ويسوق أحد الباحثين دليلًا عقليًّا على أنَّ الركون إلى ظواهر هذه الأحاديث، سيوقعنا في براثن الظلم فيسوق مشالًا لتقريب وجهة نظره قائلًا: "أرأيت لو أنَّ أستاذًا تفوّق عنده طالبان، ونالا المستوى نفسه من التميز والنجاح ولم يتمَيز أحدهما عن الآخر بشيء، ممَّا يوجب التفاضل، ومع ذلك فإنَّه في التقييم النهائي لها، منح أحدهما علامة النجاح القصوي ومنح الثاني علامة النجاح الوسطى أو الدُّنيا، لا لشيء، إلَّا لأنَّ الثاني أسود اللون مشلًّا، أو لأنَّه تولد بطريقة غير شرعيَّة، إلَّا يُعد تيصر ف هذا الأستاذ ظلَّم وتعسفًا ويستحق اللوم على ما فعله؟!، وهكذا الحال فيا نحن فيه، فإنَّ حرمان ابن الزِّنا من الجنَّة ـ ولولم يُعذب في النار ـ بسبب أنَّ والديه أنجباه بطريقة غير شرعيَّة مَّا لا يملك من أمره شيئًا، وهذا نوع الظلم، وقد تنزّه الله عن الظلم؛ بل إنَّه أعد يوم القيامة لرفع الظلم عن الإنسان وإعطاء كلَّ ذي حقٌّ حقَّه (١)، فبالتالي، لابدُّ أن يكون مصيره مصير الآخرين بلا فرق، فإنَّ كونه ابن زنا، لا يُعدّ ذنبًا له كبي يُحاسب عليه، فإنَّ الله تبارك وتعالى عدل كريم، ليس من شأنه الظلم والجور، فبإمكان ابن الزِّنا أيضًا أن يدخل الجنَّة، إذا توفَّرت فيه الشروط اللازمة للدخول في الجنَّة، شأنه شأن الآخرين.

## خلاصة واستنتاج:

ممَّا تقدَّم نفهم أنَّ متكلمي الإماميَّة، يرفضون مذهب الجبربكلِّ صوره وأشكاله ولا يقولون به؛ بل يقولون بالاختيار الذي يعني عندهم حريَّة الإنسان في اختيار الفعل، وهو صادر عنه وهو مسؤول عنه، والمتمثّل بالرواية المرويّة عن المفضل بن عُمر عن الإمام الصادق الله قوله: "لا جَبْرَ ولا تَفْويضَ؛

١ - يُنظر: الخشن الشيخ حسين أحمد: هل الجنة للمسلمين وحدهم- ٢٧٣

ولكن أمْرٌ بَيْنَ أمْرَين، قال: قلت: وما أمْرٌ بَيْنَ أمْرَين؟ قال: مثل ذلك رجل رأيته على معصية فنهيته فلم يَنْتَه فتركتَه ففعل تلك المعصية، فليس حيث لم يقبل منك فتركته كنتَ أنتَ اللّذي أمرته بالمعصية "(۱)، الأمر الذي يؤكّد عليه المنهج الكلاميّ ويحول دون كلِّ الشُّبُهات المُثارة حوله، اعتهادًا على الأصول التي اعتمدها من قبيل حاكميَّة قانون الحسن والقبح العقليّ الذّاتيّ على فعل الله، وأنّ أفعاله تعالى يجب أن تكون معلّلةً بالأغراض، وعليه كان العدل عندهم هو تنزيه الله عن أفعال الإنسان وأعماله، فحيث صدرت منه بإرادته واختياره صحّ منه تعالى مجازاته ثوابًا على الطاعة وعقابًا على المعصية (۱).

ويمكن تقريب الأمر بأن "نفترض أنّ موليً من الموالي العرفيين يختار عبدًا من عبيده ويزوجه إحدى فتياته، ثمّ يقطع له قطيعة ويخصّه بدار وأثاث، وغير ذلك ممّا يحتاج إليه الإنسان في حياته إلى حين محدود وأجل مسمّى. فإن قلنا إنّ المولى وإن أعطى لعبده ما أعطى، وملّكه ما ملك؛ فإنّه لا يملك، وأين المولى وإن أعطى لعبده ما أعطى، وملّكه ما ملك؛ فإنّه لا يملك، وأين العبد من الملك، كان ذلك قول المُجرِرة، وإن قلنا: أنّ المولى بإعطائه المال لعبده وتمليكه، جعله مالكًا، وانعزل هو عن المالكية، وكان المالك هو العبد، كان ذلك قول المعتزلة. ولو جمعنا بين الملكين بحفظ المرتبتين، وقلنا: إنّ للمولى مقامه في المولوية، وللعبد مقامه في الرقية، وإنّ العبد يملك في ملك المولى، فالمولى مالك في عين أنّ العبد مالك، فهناك ملك على ملك، كان ذلك القول الحق الذي رآه أئمة أهل البيت الملكية وقام عليه المرهان"(").

١ - الشيخ الصدوق: التوحيد - ١/ ٣٦٢

ي - البندر الشيخ عقيل: القضاء والقدر دراسة مقارنة بين الفلسفة، وعلم الكلام الإمامي - ١٧٧

٣- الطبأطبائي: الميزانُ في تفسير القرآن - ١/ ١٠٠.

#### المطلب الثاني

## تأويل روايات القضاء والقدر

تُعدّ مسألة القضاء والقدر من العقائد المهمَّة لدى المسلمين، التي أحدثت جدلًا واسعًا بين المتكلِّمين عند سائر المدارس الكلاميّة، وعلى الرغم من أنَّ كلَّ ذلك نجدهم قد اختلفوا اختلافًا حادًّا في تفسير حقائقه ونتائجه، ولم يكن هذا الموضوع بعيدًا عن الجدل الفكريّ الذي فرضَ نفسه منذ عصر ما قبل الإسلام وإلى عهود قريبة؛ لما له من بُعد دقيق ناظر إلى قضيَّة حسَّاسة ومهمَّة لدى الفكر البشريِّ بوجه عامٍّ والإسلامي على وجه الخصوص، وهي حريَّة الإنسان وحقيقة صدور أفعاله عنه، فانقسم المسلمون في الفعل الصادر عن الإنسان إلى ثلاث فرق مشهورة: مجرِّة ومفوِّضة وعدليَّة.

## أوَّلا: مفهوم القضاء والقدر

القضاء في اللغة: هو "الحكم، والصنع، والحتم، والبيان، وأصله القطع، والفصل، وقضاء الشيء، وأحكامه، وإمضاؤه، والفراغ منه؛ فيكون بمعنى الخلق"(١).

أمَّا في الاصطلاح: "فهو علمه تعالى بضرورة وجود الأشياء وإبرامها عند تحقَّق جميع ما يتوقَّف عليه وجودها من الأسباب والشرائط ورفع الموانع"(٢).

أَمَّا القدَر في اللغة: فجاء بمعنى: "القضاء، والحكم، وهو ما يقدِّره الله عَلَّى من الأمور"(٣).

والقدر في الاصطلاح: هو "تفصيل إرادة الفاعل، وتخصيص إيجاد الأشياء في أزمان وأماكن وعلى أشكال معيَّنة فهو وجود الكائنات على حسب أحكام الإرادة وتفصيل جميع الموجودات في اللوح المحفوظ بعد أن كانت مجملةً"(٤).



١ - ينظر: ابن منظور: لسان العرب ١٥ -/ ١٨٦.

البالدي الشيخ مرتضى: تحقيق المرام في مسائل علم الكلام-٧٢

٣- يُنظر: الصدر نفسه -٥/ ٧٢، الفيروزأبادي: القاموس المحيط-٥٩١.

٤ - البهائي محمَّد بن الحسين الحارثي العامليُّ: الكشكول -٣٧٩.

#### ثانيا: موقف الإماميَّة من القضاء والقدر

بيَّن الشيخ المفيد مو قف الإماميَّة من مسألة القضاء والقدر بقوله: "والوجه عندنا في القضاء والقدر أنَّ لله تعالى في خلقه قضاء وقدرًا، وفي أفعالهم أيضًا قضاء وقدرًا معلومًا، ويكون المراد بذلك أنَّه قد قضي في أفعالهم الحسنة بالأمر بها، وفي أفعالهم القبيحة بالنهى عنها، وفي أنفسهم بالخلق لها، وفيها فعله فيهم بالإيجاد له، والقدر منه سبحانه فيم فعله إيقاعه في حقِّه وموضعه، وفي أفعال عباده ما قضاه فيها من الأمر والنهى والثواب والعقاب(١)، ومقتضى الجمع بين القضاء والقدر وبين نظام السببيَّة الذي أودعه الله عجلًا في الوجود وكون الإنسان فاعلًا بالإرادة والاختيار، أن يُحمل القضاء والقدر على معنى الإعلام والأخبار كما هو اختيار بعض أصحابنا؛ إذ حمل القضاء على إعلام الله سبحانه وتعالى بأفعالنا، وإننا سنفعلها، والقدر على ما كتبه في اللوح المحفوظ وبينه للملائكة(٢)، وبهذا يتَّضح أنَّ فعل الإنسان محكوم بإرادته، وليس معنى أنَّ الله عالم بما سيؤول إليه فعل الإنسان أنَّه أجبره على ذلك الفعل، وإلى هذا المعنى أشار الشيخ السُّبحاني بقوله: "إنَّ القضاء والقدر في مجال أفعال الإنسان لا ينافيان اختياره، وما يوصف به من حريَّة الإرادة قط؛ لأنَّ التقدير الإلهي في مجال الإنسان هو فاعليَّته الخاصَّة، وهو كونه فاعلًا مختارًا مريدًا، وأن يكون فعله وتركه لأيِّ عمل تحت اختياره وبإرادته "(٣).

## ثالثًا: روايات في القضاء والقدر

روى الكُلينيُّ بسنده عن عليِّ بن إبراهيم، عن محمَّد بن عيسى، عن يونس بن عبد الله عن عن يونس بن عبد الرحمن، عن صالح بن سهل، عن بعض أصحابه، عن أبي عبد الله على قال: سُئل عن الجبر والقدر، فقال الله الله الله الله الله الله الحق سُئل عن الجبر والقدر، فقال الله الله الله عن الجبر والقدر، فقال الله الله عن الجبر والقدر، فقال الله عن الجبر والقدر، فقال الله عن المحبر والمحبر والقدر، فقال الله عن المحبر والمحبر والمحب

١ - يُنظر: تصحيح اعتقادات الإماميَّة - ٥٨

٢- يُنظر: المقداد السيوري أبو عبد الله مقداد بن عبد الله بن محمَّد الحلِّي: اللوامع الإلهيَّة في المسائل الكلاميَّة-١٩٩٩

٣- العقيدة الإسلاميَّة في ضوء أهل البيت الله-١٠٦

الَتِي بَيْنَهُم لا يَعلَمُها إلَّا العُالمُ، أو مَن عَلَّمَها إيَّاه العالمُ"(١)، فيستفاد من الرواية أنَّ المعصوم المختفي فقى وقوع الجبر والقدر، وأنَّ هناك منزلة بينهما؛ لكن تبقى دلالة الرواية مجملة فلم يتَّضح فيها القول عن معنى الجبر والقدر والفرق بينهما، لذا لابدَّ من الرجوع إلى رواياتِ أخرى في هذا الموضوع؛ لكي تكشف عن ذلك الغموض.

وبالعودة إلى الكافي نطالع ما رواه الكُلينيُّ بسنده عن تميم بن عبد الله بن القرشي، قال: حدَّ ثنا أبي عن أحمد بن على الأنصاري عن بريد عمير بن معاوية الشامي، قال: دخلت على على بن موسى الرضائي ب (بِمَرْوَ) (٢)، فَقُلْتُ: يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ رُويَ لَنَا عَنِ الصَّادِقِ جعفر بن محمَّد هِ أَنَّهُ قَالَ: "لَا جَبْرَ وَلَا تَفُويضَ؛ بلِ أَمْرُ بَيْنَ أَمْرَيْنِ، فَيَ اللهَ سُبْحَانَهُ يَفْعَلُ أَفْعَالَنَا ثمَّ يُعَذِّبُنَا عَلَيْهَا فَقَدْ قَالَ بِالْجَبْرِ، وَلَا تَفُويضَ؛ بل أَمْرُ بَيْنَ أَمْرَيْنِ، فَهَا مَعْنَاهُ؟ قَال: مَنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ يَفْعَلُ أَفْعَالَنَا ثمَّ يُعَذِّبُنَا عَلَيْهَا فَقَدْ قَالَ بِالْجَبْرِ، وَالْقَائِلُ بالتَّفُويضَ مُشْرِكُ "(٣).

وروى الصَّدُوق في (التوحيد) أنَّ الفضل بن سهل سأل الرِّضا اللِّ بين يدي المأمون، فقال: "يا أبا الحسن الْخَلْقُ بَجْبُورُونَ؟ قَالَ: اللَّهُ أَعْدَلُ مِنْ أَنْ يَجْبُورُونَ؟ قَالَ: اللَّهُ أَعْدَلُ مِنْ أَنْ يَجْبُورُونَ؟ قَالَ: اللَّهُ أَحْكَمُ أَنْ يُمْهِلَ عَبْدَهُ وَيَكِلَهُ إلى نَفْسِهِ، يَجْبَر وَيُعَذِّب، قَالَ: فَمُطْلَقُونَ؟ قَالَ: اللَّهُ أَحْكَمُ أَنْ يُمْهِلَ عَبْدَهُ وَيَكِلَهُ إلى نَفْسِه، وَالْعَدِب اللَّلُطَانَ بِالْخَذر وَالصَّدِيقَ بِالتَّوَاضُع، وَالْعَدُو بِالتَّحَرُّزِ وَ.. "(١٤)، فجاءت المُوليات كاشفة عن الإجمال في الرواية الأولى.

وجاء في الفصول المختارة عن عمرو بن وهب اليهاني، قال: حدَّثني عمرو بن سعد عن محمَّد بن جابر عن أبي إسحاق السبيعي، قال: قال شيخ من أهل



١ - الكافي - ١ / ١٥٩.

٧- من أشهر مدن خراسان وأقدمها وأكثرها خيرًا، وأحسنها منظرًا وأطيبها مخبرًا، بناها ذو القرنين، افتتحها حاتم بن النعمان الباهلي، وهو من قبل عبد الله بن عامر في خلافة عثمان، ويقال: إنَّ الأحنف بن قيس حضر فتحها، وذلك في سنة إحدى وثلاثين وأهلها أشراف من دهاقين العجم، وبها قوم من العرب من الأزد، وتميم وغيرهم. وهي كانت منازل ولاة خراسان. فكان أول من نا لها المأمون، ثمَّ من ولى خراسان بعد. القاويني، زكريا بن محمَّد بن محمود: آثار البلاد

منازل ولاة خراسان. فكان أول من نزلها المأمون، ثمَّ من ولي خراسان بعد ّ. القزويني، زُكرياً بن محمَّد َّبن محمود: آثار البلاد وأخبار العباد -١٨٦

٣- المجلسي: بحار الانوار - ٧٥/ ٣٥٤.

٤ - التوحيد - ٨/ ٣٦٢

الشام حضر صفين مع أمير المؤمنين الله بعد انصر افهم من صفين: أخبرنا يا أمير المؤمنين عن مسيرنا إلى الشّام، أكان بقضاء الله وقدره؟ قال: نَعَمْ يا أَخا أَهْل الشَّام، وَالَّذي فَلَقَ الْحَبَّةَ وَ بَرَأَ النَّسَمَةَ، ما وَطَئنا مَوْطئًا، وَلا هَبَطْنا واديًا، وَلا عَلَوْناً تَلْعَةً (١) إِلَّا بِقَضاءِ اللهِ وَقَدَرِهِ، فقال الشاميّ: عند الله احتسب عَنائي إذًا يا أمير المؤمنين، وما أظنُّ أنَّ لي أجرًا في سعيي إذا كان الله قضاه عليّ وقدّره لي؟ فقال إلى: إِنَّ اللهَ قَدْ أَعْظَمَ لَكُمُ الْأَجْرَ عَلَى مَسِيرِكُمْ وَأَنتُمْ سَائِرُونَ وَعَلَى مُقَامِكُمْ وَأَنْتُمْ مُقيموُنَ، وَلَمْ تَكُونُوا في شيء مِنْ حالاتِكُمْ مُكْرَهينَ، وَلا إليها مُضْطَرّينَ، فقال الشَّامي: كيف يكون ذلك والقضاء والقدر ساقانا، وعنها كان مسيرنا وانصر افنا؟ فقال له أمير المؤمنين اللهِ: وَيْحَكَ يا أَخا أَهْلِ الشَّامِ لَعَلَّكَ ظَنَنْتَ قَضاءً لازمًا وَقَدَرًا حَتْمًا، لَوْ كانَ ذلكَ لَبَطَلَ الثَّوابُ وَالْعقابُ، وسَقَطَ الْوَعْدُ وَالْوَعِيدُ، وَالْأَمْرُ مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ وَالنَّهْيُ مِنْهُ، وَلَمْ تَاْتِ لائِمَةٌ مِنَ اللهِ لَمُذْنِب، وَلا محمَّدةٌ مِنْهُ لِمُحْسِن، وَلَمَا كَانَ الْمُحْسِنُ أُولِي بِثُوابِ الْإِحْسَانِ مِنَ الْمُسِيء، وَلا الْمُسيء أولى بعُقورُبَةِ الْمُذْنِبَ مِنَ الْمُحْسِن تِلْكَ مَقالَةُ عَبَدَةِ الْأَوْتَانِ، وَحِزْبِ الشَّيْطانِ، وَخُصَاءِ الرَّحْنِ..."(٢).

وما يبدو من الرواية أنَّ الشيخ السائل كان يعتقد بأنَّ كل ما مرَّ بهم، هو بحكم القضاء والقدر، وما كان كذلك فلا نصيب لهم من الأجر والثواب فيه، فكشف عنه الإمام الله هذا الوهم الذي اعتراه فأوضح له الله في تفسيره الذي "جمع بين معنى القضاء والقدر بالحكم مع أنَّها متغاير لغة وعرفًا واصطلاحًا، فلابدً أن يُحمل على المعنى الجامع وهو القدر يُطلق على الحكم في التقدير وفي القضاء على الحكم في التنفيذ"(٢).

١ - المكان المرتفع من الأرض، ينظر: ابن منظور: لسان العرب، مادة (تلع).

٢- الشريف المرتضى: الفصول المختارة من العيون والمحاسن - ٧١

٣- الصفار، الشيخ فاضل: مبادئ وأصول المعارف الإلهيَّة - ١٣٤

و قد يتصوَّر الإنسان أنَّ مساحة الأمر بين الأمرين مساحة محدودة في حياته، والمقال مساحة الجبر، والتفويض فهي أوسع مساحة في حياته، فالإنسان يتعامل فع لا مع نظام القضاء، والقدر بشكل مباشر من خلال اختياره، ولا يشعر بالرعاية الإلهيَّة وهيمنة الله تعالى على حركته، وحياته إلَّا نادرًا كونها غائبة عن محسوساته، وهو لاشك إحساس خاطئ ينشأ من احتجابه عن الله تعالى، وألطافه الخفيَّة، وإلَّا فإنَّ مساحة الأمر بين الأمرين هي كلّ مساحة حياة الإنسان، وهو في كلّ شؤونه وأعماله وحركاته يتعامل مع الله تعالى.

رابعًا: تأويل روايات القضاء والقدر

وردت روايات في كتب الإماميَّة يفهم من ظاهرها أنَّ أفعال الإنسان مقدَّرة له على الرغم من كلِّ ما يسعى إليه وأنَّها هي المصير المحتوم له.

اللهُ يَهِبُ القوَّة على الطاعة والمعصية

روى الكُلينيُّ بسنده عن عليً بن محمَّد رفعه، عن شعيب العقرقوفي، عن أبي بصير قال: كُنْتُ بَيْنَ يَدَيْ أبي عَبْدِ اللهِ اللهِ حَالِسًا وَقَدْ سَأَلَهُ سَائِلٌ، فَقَالَ: جُعلْتُ بصير قال: كُنْتُ بَيْنَ يَدَيْ أبي عَبْدِ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ اللهِ عَلَى عَمَلهِ مَنْ أَيْنَ كَحَقَ الشَّقَاءُ أهل الْمُعْصِيةِ حتَّى حَكَمَ اللهُ فَهُ مُ فَقَالَ أبو عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ عَلَى عَمَلهِ مَ عَمَلهِ مَ عَفَالَ أبو عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ عَلَى عُمَلهِ مَ عَلَى عَمَلهِ مَ عَنْهُ مَ فَقَالَ أبو عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ عَبَّتِهِ القوّة عَلَى لَا يَقُومُ لَكُ أَحَدُ مِنْ خَلْقِه بِحَقِّهِ فَلَيَّا حَكَمَ بِذَلِكَ وَهَبَ لِأهل مَحْبَتِهِ القوّة عَلَى مَعْرِفَتِهِ مَ وَوَضَعَ عَنْهُ مَ ثِقْلَ الْعَمَلِ بحقيقة مَا هُمْ أهلهُ وَوَهَبَ لأهل الْمُعْصِيةِ مَعْ اللهَ عَنْهُ مَ ثِقْلَ الْعَمَلِ بحقيقة مَا هُمْ أهلهُ وَوَهَبَ لأهل الْمُعْصِيةِ القوا مَا القوَّة عَلَى مَعْصِيتِهِ مُ لِسَبْقِ علْمِه فيهِمْ، وَمَنَعَهُمْ إطَاقَة الْقَبُولِ مِنْهُ فُوافقوا مَا القَوَّة عَلَى مَعْصِيتِهِ مُ لِسَبْقِ علْمِه فيهِمْ، وَمَنَعَهُمْ إطَاقَة الْقَبُولِ مِنْهُ فُوافقوا مَا القَوَّةَ عَلَى مَعْصِيتِهِ مُ لِسَبْقِ علْمِهُ في عَلْمِهُ مُ إِطَاقَة الْقَبُولِ مِنْ عَذَابِهِ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى مَعْصِيتِهِ مُ لِسَبْقِ علْمِهُ في اللهُ عَلَى مَعْصِيتِهِ مُ لَي عَلْمِهُ وَاللهُ وَلَا تُنْجِيهُمْ مِنْ عَذَابِهِ وَلَا اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُ

فدلالة الحديث الظاهريَّة تدلُّ على أنَّ الله لَّا علم من قوم أنَّهم يطيعونه، سنَّهل

١ - الكافي - ١ / ٣٢٦

عليهم تلك الطاعة، ولما علم من قوم المعصية، أوكلهم إلى اختيارهم بحيث لم يمكُّن لهم فوهب لهم القوَّة على المعصية؛ لكن هذا التفسير والقول بظاهره لا يتوافق مع العدالة الإلهيَّة، وهذا ما لا يعتقد به الإماميَّة الذين يعتقدون بأنَّه لا جبر ولا تفويض، فلا يستقيم الخبر إلَّا بتأويله، وهو ما ذهب إليه المجلسيُّ بالقول: يحتمل أن يكون المراد أنَّ تكاليفه تعالى شاقّة لا تتيسّر إلّا مدايته وتو فيقه سبحانه لعلمه بأنَّهم يطيعو نه، أو الذين يحبونه فوضع عنهم ثقل العمل بالتوفيقات والهدايات والألطاف الخاصّة بحقيقة ما هم أهله، أي بحسب ما يرجع إليهم من النيَّات الصحيحة والأعمال الصالحة، أمَّا الأشقياء منهم فإنَّه كان يعلم عدم إطاعتهم وتصييرهم أنفسهم بحيث كأنَّهم لا يطيقون القبول منه، فلمَّا لم يلطف لهم فكأنَّه منعهم القبول كما في قوله تعالى: ﴿خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُومِهُم﴾(١)، وإنَّما صاروا كذلك؛ لأنَّ علمه تعالى لا يتخلُّف، لا لأنَّ العلم علة؛ بل لأنَّ علمه سبحانه لا محالة يكون موافقًا للمعلوم، فمعنى مشية الله تعالى وسرَّها هو هذا المعنى، أي علمه مع التوفيق لقوم، والخذلان لآخرين على وجه لا يصير شيء منهم سببًا للإجبار على الطاعة أو المعصية، هذا غاية ما يمكن من القول في تأويل هذا الخبر(٢).

### الاستطاعة قبل الفعل

يقول المجلسيُّ في مرآة العقول: "أنَّ هذا الخبر ظاهرًا موافق لمذهب الأشاعرة، ومخالف لمذهب الإماميَّة، والأخبار الصحيحة تنفيه، ويمكن تأويله بوجوه (٤٠):

١ – البقرة: ٧

٢- يُنظر: المجلسي: مرآة العقول - ٢/ ١٦٩ - ١٧٠

٣- الشيخ الصدوق: التوحيد -٣٥٢

٤ – المصدر نفسه - ٢ / ٥١

الأوّل: حمله على التقيّة؛ إذ أكثر المخالفين يرون رأي الأشعري، ويتبعونه في أصول مذهبهم، ويؤيده أنَّ ما ذكر فيه من الدليل على نفي الاستطاعة من عمدة دلائل الأشاعرة على نفي اختيار العبد.

الثاني: أن يقال المراد بالاستطاعة في الخبر الاستعداد التام الذي لا يكون إلّا مع الأثر، والمراد بآلة الاستطاعة جميع ما يتوقَّف عليه الأثر فعلًا كان أو تركًا، فاستطاعة الفعل لا يكون إلّا مع الفعل، واستطاعة الترك لا يكون إلّا مع الترك. الثالث: أن يكون المعنى أنَّ في حال الفعل تظهر الاستطاعة، ويعلم أنَّه كان مستطيعًا قبله، بأن أذن الله له في الفعل، كما ورد أنَّ بعد القضاء لا بداء.

#### المطلب الثالث

### علم المعصوم الملا للغيب

من التُهم التي يُرمى بها الشيعة قدياً وحديثًا، تهمة الغلو في أثمتهم على الرغم من أنَّ متكلمي وأنَّهم يعلمون علم ما كان وما يكون إلى يوم القيامة، على الرغم من أنَّ متكلمي الإماميَّة، يُصرِّحون بذمِّ الغلو والتنفير منه، ومثل هذه الافتراءات على الشيعة كثيرة لا تحصى، ولا يخفى أنَّ هذا الموضوع من المواضيع التي كثر فيها اختلاف العلماء مسألة علم الأثمَّة المللغيب، وتفرَّقوا فيها إلى مذاهب كل بحسبه، بها أدَّى إليه نظره وفهمه، وما جمع عليه الروايات فإنَّها بظاهرها ابتداءً مختلفة، وإن كانت نهاية وباطنًا لا اختلاف فيها (١).

ونحاول في هذا المطلب بيان حقيقة علم الغيب للإمام الله بشكل موجز.

قال ابن منظور: "الغيب: كلّ ما غاب عنك"(٢)، من دون فرق بين كون الغياب ماضيًا، أو في الحال أو في الاستقبال.

وفي المعنى اللغويّ نفسه استعمل القرآن الكريم لفظ الغيب، فعن الغيب



<sup>-</sup> يُنظر: الشيخ محمَّد بن عبد علي آل عبدالجبار: هدي العقول إلى أحاديث الأصول - ٨/ ٢٠٧

٢- ابن منظور: لسان العرب- ١/ ٤٥٤.

في الماضي قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاء الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيكَ ﴾ (١) ، وعنه في الحاضر قال تعالى: ﴿ لَكُ كَانُوا قَالَ تعالى: ﴿ لَكُ فَانُوا يَعْلَمُ وَنَ الْغَيْبَ ﴾ (٢) ، وعنه في المستقبل قال تعالى: ﴿ لَكُ كَانُوا يَعْلَمُ وَنَ الْغَيْبَ ﴾ (٢) .

وقيل في مفهوم الغيب أنَّه يتمثَّل في وجهين: غيب زماني، وغيب مكاني: "وكون الشيء غيبًا: أمَّا للافتراق في الزمان فالماضي، والمستقبل غيب بالنسبة إلينا، وأمَّا للافتراق في المكان، فالبعيد غائب عنَّا، وأمَّا لعدم العلم بالشيء كالعلوم النظريَّة التي يجهلها الإنسان أو يغفل عنها، فهي غائبة عنه"(٤).

ويقابل الغيب، الشهادة التي تعني في اللغة الحضور، قال الراغب: "الشهادة هي الحضور، سواء أكان بالعين الظاهرة، أو بعين البصيرة"(٥)، وكما هو حال الغيب، فقد استعمل القرآن الكريم الشهادة المعنى اللغويّ نفسه، قال تعالى: ﴿عَالَمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾(٢)، واختُلِف في علم الغيب المنفي عنهم على وجوه: الوجه الأوّل: المراد بعلم الغيب الذي لا يعلمونه، العلم الذاتي وهو علم الأزل

الوجه الثاني: حمله بعضهم على العلوم الخمسة، التي تفرد بها الله سبحانه، وما يعلمونه والخمسة قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ ثَمُوتُ اللهَ عَلِيَهِ خَبيرٌ ﴾ (٧) .

وهو عين الذات الواجبة الوجود لإيجابه الإحاطة بها، واكتناهها وهو محال.

١ - آل عمران: ٤٤.

٢ - البقرة: ٣.

۳- سبأ: ۱۶ .

٤ - الشيرازي، السيِّد جعفر الحسيني: شرح أصول الكافي - ٢/ ٣٦

٥- المفردات في غريب القرآن: ٣٣٦ مادة (غيب).

٦- الزمر: ٤٦ ـ

٧- لقهان: ٣٤

## ثانيًا: روايات تنفى علم الأئمَّة على للغيب

وردت روايات عديدة عن أهل البيت الله تخبرنا بافتقارهم لعلم الغيب؛ بل أبعد من ذلك وهو أنَّ من يعتقد أنَّهم يعلمون الغيب، فقد كفر بالله وخرج عن الإسلام، ومن تلك الروايات:

١ - ماجاء عَنْ مُعَمَّر بْن خَلَّادٍ، قَالَ: سَأَلَ أَبَا الْحَسَن اللهِ رَجُلٌ مِنْ أَهِل فَارِسَ، فَقَالَ لَهُ: أَتَعْلَمُونَ الْغَيْبَ؟ فَقَالَ: قَالَ أبو جَعْفَر: "يُبْسَطُ لَنَا الْعِلْمُ فَنَعْلَمُ، وَيُقْبَضُ عَنَّا فَلَا نَعْلَمُ (١)"

٢ - وروى الكشى في رجاله أن يحيى بن عبد الله سأل الامام جعفر الصادق الله قائلًا: يزعمون أنَّك تعلم الغيب، قال: سُبْحَانَ اللهِ ضَعْ يَدَكَ عَلَى رَأْسِي، فَو اللهِ مَا بَقِيَتْ فِي جَسَدِي شَعْرَةٌ، وَلا فِي رَأْسِي إِلَّا قَامَتْ، قَالَ ثُمَّ قال: لا والله مَا هي إلَّا رواية عن رسول الله"(٢).

٣- ما جاء في كتاب الاحتجاج ما خرج عن صاحب الزمان الله ، ردًّا على الغلاة من التوقيع جوابًا لكتاب كُتبَ إليه على يَدي محمَّد بن علي بن هلال الكرخي: "يَا محمَّد بنَ عَليِّ، تعالى اللهُ (عزَّ وجلَّ) عيَّا يَصفُونَ، سُبحَانَهُ وَبحَمدِه، لَيسَ نَحنُ شُركَاءَهُ في عِلمهِ وَلا في قُدرَته؛ بل لا يَعلَمُ الغَيبَ غَيرُهُ، كَمَا قَالَ فِي مُحكم كتابه تَبَارَكت أسماؤُهُ: ﴿قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأرض الْغَنْبَ اللهِ اللهِ ﴿ (٣) "(٤).

وأمَّا القول إنَّ الأئمَّة يعلمون الغيب من ذاتهم دون إخبار من الرسول أو تحديثِ وإلهام، فهو قول أنكره علماء الشيعة، وعدّوا القائل به من الغلاة، قال الشيخ المفيد في (أوائل المقالات): "إنَّ الأئمَّة من آل محمَّد عَيُّكَ قد كانوا



<sup>-</sup> الكُليني: الكافي - 1 / ٢٥٧ ٢- رجال الكثبي - ١٩٢، المجلسي: بحار الأنوار-٢٦/ ١٠٢ ٣- النمل: ٦٥

٤ - الطبرسي أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب: الاحتجاج - ٢ / ٢٨٨

يعرفون ضمائر بعض العباد ويعرفون ما يكون قبل كونه، وليس ذلك بواجب في صفاتهم، ولا شرطًا في إمامتهم، وإنَّما أكرمهم الله تعالى به وأعلمهم إيّاه للطف في طاعتهم والتمسُّك بإمامتهم، وليس ذلك بواجب عقلًا؛ ولكنّه وجب لهم من جهة السماع، فأمّا إطلاق القول عليهم بأنّهم يعلمون الغيب، فهو منكر بين الفساد؛ لأنّ الوصف بذلك إنّما يستحقُّه من علم الأشياء بنفسه لا بعلم مستفاد، وهذا لا يكون إلّا لله على وعلى قولي هذا جماعة أهل الإمامة إلّا من شذّ عنهم من المفوضة، ومن انتمى إليهم من العلاة "(۱).

وقال العلَّامة المجلسي: "اعلم أنَّ الغلو في النبي عَلَيْ والأَنْمَة إِنَّا يكون بالقول بالوهيتهم أو بكونهم شركاء لله تعالى في العبوديَّة، أو في الخلق والرزق، أو أنَّ الله تعالى حلَّ فيهم أو اتَّحد بهم أو أنَّهم يعلمون الغيب بغير وحي أو إلهام من الله تعالى، أو بالقول في الأئمَّة إلى أنهم كانوا أنبياء أو القول بتناسخ أرواح بعضهم إلى بعض، أو القول بأنَّ معرفتهم تغني عن جميع الطاعات، ولا تكليف معها بترك المعاصي . (٢)" القول بأنَّ ما يُفهم من الروايات المتقدِّمة أنَّها تنفي العلم الغيبي الاستقلالي ولا تنفي عنهم تعلم الغيب؛ بل إنَّ الروايات تثبت أنَّ علم الإمام الله بها فيه تعلمه تعلمه الغيب؛ بل إنَّ الروايات تثبت أنَّ علم الإمام الله بها فيه تعلمه

إنّ ما يُفهم من الروايات المتقدّمة أنّها تنفي العلم الغيبي الاستقلالي ولا تنفي عنهم تعلّم الغيب؛ بل إنّ الروايات تثبت أنّ علم الإمام على بها فيه تعلمه للمغيبات يكون من رسول الله على بوراثة أو غير ذلك، ويؤيّد ذلك أنّ الإمام أمير المؤمنين على يقول: (إنّها هو تعلّم من ذي علم) بعد أن سأله رجل من علمه بالغيب، أي أنّ الإمام تعلم من رسول الله، وليس علمه للغيب باستقلال عن تعليم الرسول وتعليم الله له.

يعتقد معظم على اء الإماميَّة بمحدوديَّة علم المعصوم الله للغيب، لكن هناك من يقول بالعلم المطلق للغيب، لذلك يواجه الصنف الثاني مشكلة في دلالة الرواية الآتية التي تصرِّح بعدم علم الإمام بمكان جاريته التي هربت منه في إحدى الغرف.

۱ – أوائل المقالات – ٦.

٢- بحار الأنوار - ٢٥ / ٣٤٦.

# ثالثًا: روايات تثبت علم المعصوم الله للغيب

أمَّا الأحاديث التي يتوهم منها على أنَّهم يعلمون الغيب، مثل الأحاديث الدَّالة على إحاطة علمهم بما كان، أو ما هو كائن إلى يوم القيامة.

١ - نحو ما جاء عن الإمام الصادق ( في قوله: "والله إني لأعْلَمُ كتاب الله مِنْ أوَّلِه إلى آخِرِهِ، كَأَنَّهُ في يدي فِيهِ خَبَرُ السَماءِ وَخَبَرُ الأرض، وَخَبَرُ ما كانَ وَمُا سَيكُونُ ومْا هُو كَائِنُ "(١).

٢-روى الكُلينيُّ بسنده عن إبراهيم بن هاشم عن عبد العزيز بن المهتدي، عن عبد الله بن جندب أنَّه كتب إليه أبو الحسن (إلله : إِنَّا لَنَعْرِفُ اَلرَّجُلَ إِذَا رَأَيْنَاهُ بِحَقِيقَةِ اللهِ عَن عبد الله عن عبد الله عندب أنَّه كتب إليه أبو الحسن (إلله : إِنَّا لَنَعْرِفُ الرَّجُلَ إِذَا رَأَيْنَاهُ بِحَقِيقَةِ اللهِ عَن عبد الله عند عبد الله عبد الله عند عبد الله عند عبد الله عند عبد الله عبد

فيتَّضح من الروايات المتقدِّمة أنَّ أهلَ البيت على ثابت لديهم علم الغيب، وأنَّه لا يغيب، وأنَّه لا يغيب عنهم شيء من الأمور المستقبليَّة، إلَّا أنَّ بعض العلماء أنكر هذا الأمر وردَّه مستدلًا على ذلك بوجوه عدَّة:

١- أنَّهم أخبروا عن أشياء غيرها بأنَّهم لا يعلمونها مثل خبر الجارية وطلبهم لبعض الأشياء، وغير ذلك فأين الحصر في ذلك ؟(١).

٢- أنَّك إذا تأمَّلت في هذه الخمسة رأيت جميع أقسام الغيب داخلًا فيها أو
 راجعًا إليها ومنها علم الغيب، ويراد منه العموم ولو بخصوصيَّة المقام فحينئذ



١ -الشيخ الصفار: بصائر الدرجات - ١٩٤

٢- الكافي- ١/ ٣٦٣ كتاب الحجة. باب في معرفتهم وأوليائهم والتفويض إليهم

٣- بصائر الدرجات - ٤٠٣

٤ - الشيخ محمَّد بن عبد علي آل عبدالجبار: هدي العقول إلى أحاديث الأصول- ٨/ ٢١٧

فلا خلاف في إفادته العموم(١).

٣- المراد بعلم الغيب هو العلم بكلِّ شيء بحيث لا يشذُّ عنه شيء، وهذا
 خاصٌّ بالله تعالى، وهو منفيٌّ عنهم وإن علموا الأكثر .

٤- أنَّ المراد من علم الغيب المختصُّ به أنَّه يعلم من ذاته بغير آلة وواسطة،
 وهم الله تعالى، فهم لا يعلمون من أنفسهم وذواتهم؛ بل بتعليم الله تعالى، فهم لا يعلمون الغيب كذلك ولا يصحُّ إطلاقه عليهم (٢).

# رابعًا: أقوال علماء الإماميَّة في علم غيب الإمام طي

ا - يقول الشيخ المفيد "فأمَّا إطلاق القول عليهم بأنَّهم يعلمون الغيب فهو منكرٌ بيّنُ الفساد؛ لأنَّ الوصف بذلك إنَّ ايستحقُّه من علم الأشياء بنفسه، لا بعلم مستفاد، وهذا لا يكون إلَّا لله عَلَى، وعلى قولي هذا جماعة أهل الإمامة، إلا من شذَّ عنهم من المفوضة ومن انتمى إلى الغلاة "(٣).

٢-يقول الشريف المرتضى: "ليس من شرط الإمامة الإخبار عن الشيء قبل كونه؛ لأنَّ ذلك معجز، وقد يجوز إظهار المعجزات على أيدي الأئمَّة، وقد يجوز إلا يظهر على أيديهم، إلَّا أنَّا قد علمنا بالأخبار الشائعة أنَّهم الله أخبروا بالغائبات، فعلمنا أنَّ الله قد أطلعهم على ذلك"(٤).

٣- ذكر الكراكجي في فوائده: "أنَّه سبحانه أظهر على أيديهم الآيات، وأعلمهم كثيرًا من الغائبات والأمور المستقبلات، ولم يعطهم من ذلك، إلّا ما قارن وجهًا بعمله من اللطف والصلاح، وليسوا عارفين بجميع الضهائر، والغائبات على الدوام، ولا يحيطون العلم بكلّ علم الله تعالى، والآيات التي تظهر على أيديهم، هي فعل الله دونهم أكرمهم بها، ولا صنع لهم فيها "(٥).

۱ -مصدر سابق- ۸/ ۲۱۷

٢- ينظر: الأحسائي، الشيخ أحمد: شرح الزيارة الجامعة- ٢٣٩

٣-أوائل المقالات -٧٧

٤ - رسائل الشريف المرتضى - ١ / ٢٨٢

٥ - كنز الفوائد - ١١٢

٤-السيِّد ابن طاووس: "إنَّ الله تعالى عرَّف أنبياءه وخاصَّته ما كانوا يحتاجون إليه إن شاء أطلعهم عليه وإن شاء ستره عنهم، على ما يراه تعالى من المصالح بالعنايات"(١).

٥-الشيخ الأنصاري: "وأمَّا مسألة مقدار معلومات الإمام الله من حيث العموم والخصوص، وكيفيَّة علمه بها، من حيث توقفه على مشيئتهم، أو على التفاتهم إلى نفس الشيء، أو عدم توقفه على ذلك: فلا يكاد يظهر من الأخبار المختلفة ما يطمئن به النفس "(٢).

إنَّ الله أطلع بعض عباده على بعض الغيب، وإنَّ اطلاعهم على ما خفي عن الناس ليس مخالفًا للتوحيد ولا موجبًا للغلو ولا مستلزمًا لاعتقاد ألوهيَّة من علمه الله الغيب.

### عدم علم الإمام بمكان الجارية!!

جاء في كتاب الكافي عن أحمد بن محمّد بن محمّد بن الحسن، عن عباد بن سليان، عن محمّد بن سليان، عن محمّد بن سليان عن أبيه، عن سدير قال: كنت أنا وأبو بصير ويحيى البزاز وداود بن كثير في مجلس أبي عبد الله هلي ؛ إذْ خَرَجَ إِلَيْنَا وَهُو مُمْخُضُبٌ، فَلَمَّ أَخَذَ مُجْلسَهُ، قَالَ: يَا عَجَبًا لأَقْوَام يَزْعُمُونَ أَنَّا نَعْلَمُ الْغَيْب، مَا يَعْلَمُ الْغَيْب، فَلَ عَلَمْ الْغَيْب، مَا يَعْلَمُ الْغَيْب إلَّا الله عَلَى لَقَد هُمَمْتُ بِضَرْب جاريَتِي فُلانَة فَهَرَبَتْ مِنِي، فَمَا عَلِمْتُ فِي أَي بُيُوتِ الدَّار هِي، قَالَ سَديرٌ: فَلَمَّ أَنْ قَامَ مِنْ مَعْلسِه وَصَارَ في مَنْزِله، دَخَلْتُ في أَي بُيُوتِ الدَّار هِي، قَالَ سَديرٌ: فَلَمَّ أَنْ قَامَ مِنْ مَعْلسِه وَصَارَ في مَنْزِله، دَخَلْتُ أَنَا وَكَذَا فِي أَنْ وَاللَّهُ وَأَنْتَ تَقُولُ كَذَا فِي أَنْ عَلَمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ اللهُ عَلْمَ الْغَيْب، قَالَ عَلْم الْغَيْب، قَالَ الله عَلْم الْغَيْب، قَالَ : فَهَلْ وَجَدْتَ فِيما عَلْمَ الْغَيْب، قَالَ : فَهَالُ وَجَدْتَ فِيما قَرَأُت مِنْ عَلَى الله عَلْم الْغَيْب، قَالَ الله عَلْم الْغَيْب، قَالَ : فَهَالْ وَجَدْتَ فِيما قَرَأْتَ مِنْ الْكتاب الله عَلَى الله عَلْم أَلْ الله عَلْم الْفَيْد، قَالَ الله عَلْم أَلْ الله عَلْم الْفَيْتِ وَالله الله عَلْم أَلُ الله عَلْم الْفَيْد إِلَا الله عَلْم الله عَلْم الله عَلْم الله عَلْم الله عَلْم أَلْ الله الله عَلْم الله عَلَى الله عَلْم الله عَلْم أَلْ الله عَلْم أَلْ الله عَلْم الْفَيْ الله الله عَلْم الله الله عَلْم الله الله عَلْم الله الله عَلْم الله عَلْم الله عَلْم الله عَلْم الله عَلْم الله عَلْم الله الله عَلْم الله الله عَلْم الله الله عَلْم الله عَلْم الله عَلْم الله الله عَلْم الله الله عَلْم الله الله عَلْم الله الله الله الله عَلْم الله الله الله الله الله الله الله عَلْم الله عَلْم الله الله الله ال



۱ – سعد السعود – ۱۸۵

٢ - فرائد الأصول-٢/ ١٣٤

وعمَّا تجدر الإشارة إليه أنَّ صدر الرواية يدلّ على عدم علم الأئمَّة إلى للغيب؛ إذ كان المجلس عامًّا بينها ذيل الرواية بعد أن انفضَّ الناس وخلا الإمام بأصحابه، يظهر من قوله أنَّهم يعلمون الغيب، واحتمل العلَّامة المجلسي احتمالين في سعيه لحلً هذا الاشكال(٤):

الأوقات -لبعض المصالح- بعض الأمور الجزئيَّة، وبين أن يكونوا متهيئين لعلم الأوقات -لبعض المصالح- بعض الأمور الجزئيَّة، وبين أن يكونوا متهيئين لعلم كلِّ الكتاب إذا أراد الله تعالى لهم ذلك، أو يكونوا محتاجين إلى مراجعة لتحصيل بعض العلوم ولا يكون لهم جميع العلوم بالفعل، أي أنَّ عدم علمه بمكان الجارية بمعنى عدم علمه بنفسه، وهذا لا ينافي علمه بتعليم من الله بكلِّ الأمور -حتى الجزئيَّة منها - مع كون وظيفته عدم العمل بعلمه الواقعي؛ بل العمل بحسب الظواهر التي يعمل بها عامَّة الناس.

۱ - النمل: ۲۰

٢- الرعد: ٤٢

٣- الكُّليني: الكافي -١ / ٢٥٧

٤ - المجلسي: مرآة العقول - ٣/ ١١٤

الثاني: يكون الغرض بيانًا أنَّ ما ذكره أوَّلا كان للتقية من المخالفين، أو ضعفاء العقول من الشيعة، لئلَّا ينسبوهم إلى الربوبيَّة، ولعلَّه أظهر وأوفق بسائر الأخبار. رأى الباحث:

لا يعلم الغيب ولا الشهادة إلّا الله، وإنّ الأئمّة إلله لا يعلمون الغيب أي ما غاب عن شهادتهم، وهو في غيب الإمكان في بقاء ما كان وعلموه، فإنّ بقاء العلم لهم أيضًا بها يحتاجون إلى تعليم جديد، وكذا في تفصيل ما عندهم ممّا سيكون؛ لكونه في أوقاته جامعًا لحدوده ومشخصاته ويعلمون منه ما علمهم الله وهو علم أيضًا (١).

فلا تنافي حينئذ بين ما دلّ على عدم علمهم بالغيب، أي غير غيب الذات الأزليّة، فلا كلام فيه، وبين ما دلّ على علمهم بالأمور الغائبة والمستقبليّة، فإنّه بعض بتعليمه تعالى، ولا يحيطون بعلمه؛ بل ولا ببعضه، إلّا بها شاء، وهم الحاملون له ومفتاحه، "وأمّا كونهم يعلمون الغيب بذواتهم كها يزعمه الغالي، فمن محال القول به وبُطلانه؛ بل لا يعلمون غيبًا ولا شهادة إلّا بتعليمه تعالى، وكذا في بقاء ما عملوه، ولا يملكون لأنفسهم نفعًا ولا ضرًّا ولا موتًا ولا حياةً ولا نشورًا، فإنّه يوجب شركتهم واستقلالهم، وهم مخلوقون مفتقرون إليه في ذواتهم، وصفاتهم وأفعالهم وجميع حالاتهم" .

وأنَّ الإمام يعلم ما غاب عن الناس إذا علّمهُ اللهُ تعالى، فهو يعلم الغيب بالنسبة للنَّاس الذين لم يطلعوا على علم الأئمَّة على أمَّا الإمام إذا مُنعَ ذلك فلا يَعلمُ من دون الله تعالى كما أشار إلى ذلك الإمام الكاظم الله في الرواية التي رواها الكُلينيُّ بإسناده، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن معمر بن خلاد قال: سأل أبا الحسن الله رَجُلٌ منْ أهْلِ فَارِسَ فَقَالَ لَهُ: أَتَعْلَمُونَ الْغَيْبَ؟ فَقَالَ: قال أبو جعفر الله : يُبْسَطُ لَنَا الْعِلْمُ



١- محمد بن عبد على ال عبدالجبار: هدي العقول إلى أحاديث الأصول- ٩/ ٢٢٠

٢ – المصدر نفسه

一些では、イングので

فَنَعْلَمُ، وَيُقْبَضُ عَنَّا فَلا نَعْلَمُ، وَقَالَ: سِرُّ الله ﷺ أَسَرَّهُ إلى جَبْرَئِيلَ الله ، وَأَسَرَّهُ جَبْرَئِيلُ إلى محمَّد ﷺ، وَأَسَرَّهُ محمَّد إلى مَنْ شَاءَ الله"(١).

#### المبحث الثالث

## سهات التأويل عند المتكلّمين

تعدّدت سيات التأويل عند المتكلّمين، بحسب ما يقتضيه سياق النّعس، وموقعه في الجملة، وبحسب تعدّد القرائن الصارفة، فهناك تأويل يتمظهر من خلال تأويل اللفظ المحذوف أو المضمر، وهناك تأويل يتم اللجوء إليه عبر سبر باطن النَّص، وهناك تأويل يلجأ إليه المؤول لتبرير الدَّلالة الظاهرة ودفع الاشكالات الموجهة لها فهو تأويل لإثبات الدَّلالة الظاهرة وليس العكس؛ إذ "إنَّ أحوال الناس مختلفة متباينة، وعلى الحكيم أن يخاطب المستمعين حسب أفهامهم وواقعهم، فمنهم من يُخاطب بالظاهر فقط؛ لأنَّه لا يفهم سواه ومنهم من يُخاطب بالباطن؛ لأنَّه يدركه ويفهمه، ثمَّ إنَّ أهل الباطن على مراتب في عمق الفهم و بُعد الإدراك "(۲).

#### المطلب الأوَّل

# التأويل الباطني للحديث

تتمُّ الإفادة في بعض الأحيان من مدول الرواية بمستوى أعمق من خلال الدَّلالات المستوحاة من بطن النَّصّ، والمختفية خلف ظواهرها، وعادة ما يتم ذلك عبر توظيف التعاليم العقليَّة، أو الكشف والشهود العرفانيَّة للروايات، بحيث تتجلَّى بعض المعانى المرتبطة بالظاهر بروابط دقيقة.

ومن هذه الأساليب التأويليَّة، التأويل الباطن، والباطن هو: "ما خرج عن خاصِّ العبارة وحقيقتها إلى وجوه الاتساع، فيحتاج العاقل في معرفة المراد من

ذلك إلى الأدلَّة الزائدة على ظاهر الألفاظ"(۱)، ويطلق اسم الباطنيَّة على سالكي هذا المنهج الذين يعتقدون "أنَّ النُّصوص الدينيَّة المقدَّسة رموز وإشارات إلى حقائق خفية، وأسرار مكتوبة، وأنَّ الشعائر؛ بل الأحكام العمليَّة هي الأخرى رموز وأسرار، وأن عامَّة الناس هم الذين يقنعون بالظواهر والقشور، ولا ينفذون إلى المعانى الخفيَّة التي هي من شأن أهل العلم الحقِّ، علم الباطن "(۲).

أمَّا التأويل الباطني فقد قيل في تعريفه بأنَّه: "إخراج النَّصّ من دلالته الظاهريَّة إلى دلالته الباطنيَّة بطريق التأويل، فالظاهر عندهم هو الصور والأمثال المضروبة، والباطن هو المعاني الخفيَّة التي لا تتجلى إلَّا لأهل البرهان "(٢).

ويؤكّد السيِّد الطبطبائي على ضرورة الربط بين الدَّلالة الباطنيَّة للفظ مع الدَّلالة الظاهريَّة "إنّ القول بأنَّ تحت ظواهر الشريعة حقائق هي باطنها حق، والقول بأنَّ للإنسان طريقًا إلى نيلها حق، ولكن الطريق إنَّما هو استعمال الظواهر الدينيَّة على ما ينبغي من الاستعمال لا غير، وحاشا أن يكون هناك باطن لا يهدي إليه ظاهر، والظاهر عنوان الباطن وطريقه ... وحاشا أن يكون هناك باطن حق، ولا يوافقه ظاهره"(٤).

واعترض بعضهم على جدوى التأويلات الباطنيَّة للروايات، معتبرين ذلك نوع من الاجتهادات الشخصيَّة للمؤول، التي لا تستند إلى قرائن تصرف دلالة اللفظ إلى تلك المعاني التي تختفي خلف مداليها الظاهريَّة، التي تكاد لا ترتبط بشيء قريب، أو بعيد مع المعنى، مع أنَّ التأويل الباطني وإن كان استظهار معان لا علاقة لها باللفظ، لكنَّها تحضر عند الاستعمال من باب تداعي المعاني؛ والسبب في حضور هذا المعنى، مع كونه أجنبيًا عن اللفظ، هو اقتران هذا المعنى



١ -الشيخ المفيد: التذكرة بأصول الفقه- ٢٩

٢- العلوجي عبدالحميد: الباطنية وتياراتها التخريبية لعبد الحميد العلوجي - ٩.

٣- جميل صليبا: المعجم الفلسفي - ١/ ٢٣٤

٤- الميزان في تفسير القران: ٥/ ٢٨٨.

على سبيل المصادفة مع المعنى الأساسي للفظ "(١).

أمَّا المؤيدون للتأويل الباطني فبرروا انتهاجهم لهذا الاتجاه "بأنَّ بعض المطالب الغيبيَّة العالية المضمون، والحقائق المجرَّدة، قد تضيق اللغة في محدوديَّة ألفاظها، وتراكيبها عن إيفائها حقّها في التعبير، أو أنّ أفهام العامَّة لا تستطيع استيعاب تلك المعاني، والإحاطة بها، ما يحتّم على الحكيم أنْ يبيِّن تلك المعاني بألفاظ مجملة متشابهة، تستوعب العامَّة منها ما يتناسب عقولها، ويبقى المجال مفتوحًا أمام الخاصة ليصلوا بالتدبر ، والتأمل إلى غور النَّصّ وعمقه الحقيقي" (٢)، لـذا يقول الفيض الكاشـاني إنَّ للعلوم ثلاثة مستويات "علم ظاهر يبذله لأهل الظاهر، وعلم باطن لا يسعه إظهاره إلَّا لأهله، وعلم هو بينه وبين الله لا يظهره لأحد"(٣).

ويعتقد صدر الدين الشيرازي (ت٠٥٠هـ) أنَّ الجمود على الظواهر، والتوقف في مرحلة الحس، والخيال يسدُّ سبيل الوصول إلى العوالم الأعلى، والمعاني الأسمى، وعلى هذا الأساس فقد اشتكي من الأشخاص الذين يصرُّ ون على ظاهر القرآن وكلام المعصومين على، ويقول: لقد ابتليت في هذا الزمن بجماعة يعدُّون أي تأويل وتعمُّق في النُّصوص الدينيَّة بدعة في الدين، وقد تو قَّفوا في مرتبة الجسم، والأمور الجسميَّة، ويبتعدون عن العلوم الإلهيَّة والمعنويَّة، والأسرار الربانيَّة التي نزلت على الناس بو اسطة الرسال (٤).

ويُحذَر المجلُّسي من التأويل الباطني غير المنضبط؛ لأنَّه إذا فتح باب التأويل من دون مراعاة معايير فهم الألفاظ فلن يبقى أي حدٍّ للتأويل، وكلُّ شخص بإمكانه المضى قدمًا بمكونات فكره في هذا الطريق، وفي النتيجة تزول لغة التفاهم والتفهيم، وبمجرد تعقيد الخبر، أو المخالفة الظاهريَّة له مع الافتراضات المسبقة،

١ - الخشن الشيخ حسين أحمد: أصول الاجتهاد الكلامي - ٢٣٠ ٢ -المصدر نفسه - ٢٣٠

٣- المحجة البيضاء في تهذيب الأحياء - ١/ ٢٦٩

٤ - شرح أصول الكافى - ١/ ١٦٩.

والنتائج العلميَّة لا ينبغي التوجه للتأويل مباشرة(١).

إنَّ تحذير المانعين من عاقبة التأويلات غير المنضبطة التي تفتقر للدليل لا يمكن الحكم على ضوئها بأنَّه رافضة للتأويل بكلِّ صوره؛ بل إنَّ اللجوء إلى التأويل يكون في حالة الضرورة، "وأمَّا تجاوز الظاهر في محاولة التعرّف إلى البطون، فإنَّه يشكّل انحرافًا وخروجًا على قواعد قراءة النَّصّ، ما قد يوقع صاحبه في متاهات الباطنيَّة وشطحاتهم التأويليَّة التي لا ضابط لها؛ بل هي أقرب إلى الأوهام والتخيُّلات التي يسعى أصحابها إلى التفلّت من ظاهر الشريعة وأطرها، تحت غطاء مقولة شرعيَّة، هي مقولة ابتناء القرآن على ثنائية الظاهر والباطن (٢).

أمثلة تطبيقيّة للتأويل الباطن

يضع الله يده على رؤوس العباد

روى الكُلينيُّ عن الحسين بن محمَّد، عن معلى بن محمَّد، عن الوشاء عن المثنى الحناط، عن قتيبة الأعشى، عن ابن أبي يعفور، عن مولى لبني شيبان، عن أبي جعفر اللهِ قال: إذا قَامَ قَائِمُنَا وَضَعَ اللهُ يَدَهُ عَلَى رُؤُوسِ العِبَادِ، فَجَمَعَ بِهَا عُقُولُهُ مْ، وَكَمُلَتْ بِهِ أَحْلامُهُ مُ "(٣).

يرى المجلسي أنَّ الضمير في قوله (يده) أمَّا راجع إلى الله، أو إلى القائم وعلى التقديرين كناية عن الرحمة والشفقة، أو القدرة والاستيلاء، وعلى الأخير يُحتمل الحقيقة، وقوله: فجمع بها عقولهم يحتمل وجهين: أحدهما أنَّه يجعل عقولهم مجتمعة على الإقرار بالحقّ فلا يقع بينهم اختلاف ويتَّفقون على التصديق، وثانيها: أنَّه يجتمع عقل كل واحد منهم، ويكون جمعه باعتبار مطاوعة القوى النفسانيَّة للعقل، فلا يتفرق لتفرقها كذا قيل، والأوَّل أظهر والضمير في (بها)



١ - المجلسي: بحار الأنوار - ٨/ ٧١.

٢- الخشن، الشيخ حسن: أصول التفسير الروايات التأويلية https://al-khechin.com/article/683

٣-الكافي - ١/ ٢٥

راجع إلى اليد، وفي (به) إلى الوضع، أو إلى القائم الله والأحلام جمع الحلم بالكسر وهو العقل"(١).

ويذهب المازندرانيُّ إلى المعاني الباطنيَّة للنصِّ فيصرف معنى (اليد) إلى المك من الملائكة؛ لأنَّ الله منزّه عن أن يكون له أعضاء وجوارح، والمقصود من (رؤوس العباد) النفوس الناطقة، والعقول الهيولية للإنسان؛ لأنَّ العقول في الإنسان هي أعلى شيء بين أجزائه وقواه الظاهريَّة والباطنيَّة، وتعتبر بمثابة (الرأس)، ثمَّ يذكر في توضيح (فجمع بها عقولهم): يعني أنَّ الله ينظم عقول البشر بواسطة ملك قدسي، وجوهر عقلي للتعليم والإلهام؛ لأنَّ العقول البشريَّة في البداية محبوسة في البدن وفي الأمور الحسيَّة، والميول والشهوات والأوهام، ثمَّ مع ارتقاء وجوده يتحرَّك من عالم الحسِّ، ويدخل عوالم أعلى في هذه الحالة يفهم حقيقته، ويكتمل عقله بسبب العلم هذا التكامل الوجودي له قد انفصل عن مقام التفرقة، ويعود إلى مقام الجمع والوحدة، وبعبارة أخرى يرجع من موطن الفصول إلى موطن الوصل، ومن الفروع إلى الأصل (٢).

## القبر الحقيقي للإنسان موجود في داخله

من خطب أمير المؤمنين المنه في التذكير بالموت والتحذير عماً بعده من المحاسبة والمجازات، والتبشير بالجنّة، وما أعدَّه الله تعالى للمتَّقين قال السيِّد أبو طالب: أخبرنا أبي رحمه الله قال: أخبرنا عبد الله بن أحمد بن سلام، قال: أخبرنا أبي قال: حدَّثنا إبراهيم بن سليمان قال: حدَّثنا أحمد بن صبيح، قال: حدَّثنا حسين بن علوان الليثي عن سعد بن طريف، عن الأصبغ بن نباتة، قال: خطب أمير المؤمنين على المنه فقال: يَا عِبَادَ الله المُوْتَ المُوْتَ المُوْتَ، لَيْسَ مِنْهُ فَوْتٌ، إِنْ أَقَمْتُمْ لَهُ أَخَذَكُمْ، وَإِنْ فَرَرْتُمْ مِنْهُ أَذْرَكَكُمْ الْمُوْتُ مَعْقُودٌ بِنَوَاصِيكُم، فَالنَّجَاةَ النَّجَاةَ النَّجَاةَ الْوَحَا

١ - مرآة العقول - ١/ ٨٠

٢ - يُنظّر: شرح أصول الكافي: ١/ ٥٦٨.

الْوَحَا، فإنَّ وَرَاءَكُمْ طَالِبًا حَثِيثًا، وَهُو الْقَبْرُ فاذْكُرُوُا ضِيقَهُ وَضَنكَهُ وَظُلْمَتَهُ"(۱). يذهب المُلَّا صَدرا بعيدًا في تجريد اللفظ عن دلالته الحقيقيّة إلى القول بأنَّ القبر الحقيقي للإنسان موجود بداخله، فإذا تزين باطن الإنسان، وقلبه بالعشق والمحبَّة والنقاء والفضائل والكهالات الأخرى، في هذه الحالة، وبسبب نقائه تهبط عليه آلاف الملائكة والرسل والولي في كلِّ يوم، وهكذا يكون الباطن كروضة من رياض الجنَّة، وإذا كان باطن الإنسان مليء بالحقد والحسد، والضغينة والشهوة، وأمثال ذلك سقطت عليه كل يوم آلاف الوساوس، والأباطيل وبهذا المعنى يكون الباطن بمثابة طبقة من طبقات النار(۱).

ويعتقد المُلَّلا صَدرا أنَّ "كلَّ من يمتلك عين البصيرة ويستفيض من إدراكات الباطن، يمكن أن ينظر إلى باطنه وداخله أو لباطن الآخرين وقبل الموت يشاهد قبره الحقيقي، وبالطبع جميع الناس بعد الموت سيشاهدون قبرهم الحقيقي، وما فيه بسبب انقطاعهم عن العلائق الدنيوية، وكذلك عذاب وثواب القبر ليس شيء سوى مشاهدة باطنه"".

# خلاصة واستنتاج:

ممّا تقدّم يتّضح أنّ التأويل الباطني للأحاديث يشغل مكانة خاصة عند الصوفية والعرفاء، الذين لا يقفون عند ظاهر الأحاديث والروايات للوصول إلى روح وأصل وباطن الحقيقة؛ لكن سلوك هذا النوع من التأويل تشوبه مخاطر كبيرة، إذا لم تراع فيه حدود التأويل من خلال اطلاق العنان للخيالات، والأوهام بحُجّة سبر أغوار المعنى من دون ضابطة؛ لأنّ فتح باب التأويل دون مراعاة معايير فهم الألفاظ فلن يبقى أي حدّ للتأويل، وكل شخص بإمكانه المضي قدمًا بمكونات فكره في هذا الطريق، وفي النتيجة تزول لغة التفاهم والتفهيم.



١ - المحمودي الشيخ محمَّد باقر: نهج السعادة في مستدرك نهج البلاغة - ٣ / ٢٩٦

٢ - الشيرازي صدر الدين: مفاتيح الغيب - ٦٣٨

٣- يُنظر: الشيرازي صدر الدين: مفاتيح الغيب - ٦٣٨

#### المطلب الثاني

### التأويل بالحذف واسقاط جزء من الكلام

من أهمِّ ما تمَّ الوقوف عليه من التعاريف الاصطلاحية للحذف:

- \* إسقاط جزء من الكلام أو كله لدليل (1).
  - \* إسقاط الشيء لفظًا ومعنى (٢).
- \* إسقاط جزء من الكلام وطرْحه، أو الاستغناء عنه؛ لدليل دَلَّ عليه، أو للعلم به(٣).

وقيل في الحذف أنَّه "أسلوب محدَّد من أساليب التأويل ترتكز على دعوى إعادة صياغة المادَّة اللغويَّة، والسيَّما النُّصوص المخالفة لقواعد التصرُّف الإعرابي (٤٠٠).

وسعى علماء الكلام في تأويلهم لبعض دلالات اللفظ المشكلة إلى هذا الأسلوب في سبيل تقويم المعنى الممتنع عن الأخذ بظاهره.

ومن الروايات التي تأوَّلها العلماء بتأويل حذف واسقاط جزء من الكلام:

## لا تسبُّوا الدَّهر

رُوي عن النبي عَيْلًا أنَّه قال: "لا تَسُبُّوا الدَّهر، فإنَّ الدَّهر هُوَ الله"٥٠).

و الدَّهر في اللغة: "الزمان الطويل ومدَّة الحياة الدُّنيا، فقال النبي للَّهُ: لا تسبُّوا الدَّهر، على تأويل: لا تسبُّوا الذي يفعل بكم هذه الأشياء فإنَّكم إذا سببتم فاعلها فإنَّم ايقع السبُّ على الله تعالى؛ لأنَّه الفاعل لها لا الدَّهر، فهذا وجه الحديث"(٢).

ويذكر الشيح ناصر مكارم الشيرازي أنَّ قضيَّة نسبة الأفعال من خير أو شر إلى الدَّهر لها جذور تاريخية "فإنَّ جماعة من المادّيين في العصور الخالية كانوا

١ - الزركشي: البرهان في علوم القرآن -٣/ ١٠٢

٢- الكُفوي أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني القريمي: الكليات ٢٨٤

٣- ابِن عقيّل، عبد الله بن عبد الرحمن العقيلي: أشرح ابنّ عقيل على ألفية ابن مالك المؤلف -١/ ٢٤٣

٤- أصول التّفكير النحوي، أبو المكارم -٣٨٣

٥- الشريف الرضي: المجازآت النبوية: '٢٢، الشيخ الطوسي: التبيان: ١/ ٢٥، ابن أبي الجمهور الاحسائي عوالي اللئالي: ١/ ٥٦

٦- ابن منظور: لسان العرب - ٤/ ٢٩٢

يعتقدون أنَّ الدَّهر هو الفاعل، أو الزمان في هذا العالم – أو بتعبير جماعة آخرين: أنَّ الفاعل هو دوران الأفلاك وأوضاع الكواكب – وكانوا ينهون سلسلة الحوادث إلى الأفلاك، ويعتقدون أنَّ كل ما يقع في هذا العالم بسببها، حتَّى أنَّ جماعة من فلاسفة الدَّهريين، وأمثالهم كانوا يقولون بوجود عقل للأفلاك، ويعتقدون أنَّ تدبير هذا العالم بيدها"(۱).

ويذكر الشريف المرتضى أنَّه قد ذكر قوم في تأويل هذا الخبر أنَّ المراد به لا تسبّوا الدّهر فإنَّ لا فعل له، وإنَّ الفعل لله مصرِّفَه ومدبّره، فحُذف من الكلام ذكر المصرّف والمدبّر وقال هو الدّهر، وفي هذا الخبر وجه حسن أحسن من ذلك الذي حكيناه، وهو أن المُلحدين ومن نفى الصانع من العرب كانوا ينسبون ما ينزل بهم من أفعال الله تعالى كالمرض والعافية والجدب والخصب، والبقاء والفناء إلى الدَّهر جهلًا منهم بالصَّانع جلَّت عظمته، ويذمُّون الدَّهر ويسبونه في كثير من الأحوال من حيث اعتقدوا أنَّه هو الفاعل بهم هذه الأفعال، فنهاهم النبي عَنَّ عن ذلك، قال لهم: لا تسبُّوا من فعل بكم هذه الأفعال ممَّن تعتقدون أنَّه هو اللَّه من الدَّهر، فإنَّ الله تعالى هو الفاعل لها "٢٠).

ويُعلِّق الشيخ مكارم الشيرازي على هذا الحديث أنَّه" إشارة إلى أنَّ الدَّهر لفظ ليس إلَّا، فإنَّ الله سبحانه هو مدبِّر هذا العالم ومديره، فإنَّكم إن أسأتم القول بحقِّ مدبِّر هذا العالم ومديره، فقد أسأتم بحقِّ الله عَلَى من حيث لا تشعرون"(").

وذهب المجلسي إلى القول بأنَّ الغرض، النهي عن سِّب الرياح والبقاع والجبال والأيَّام والساعات، فإنَّها مقهورة تحت قدرة الله سبحانه، مسَّخرة له تعالى لا يملكون تأخرًا علَّا قدمهم إليه، ولا تقدُّمًا إلى ما أخَرهم عنه، فسبّهم سبُّ لمن لا يستحقه،



١ - إلأمثل في تفسير كتاب الله المنزل - ١٦ / ٢٢١

٢ - أمالي المرتضى - ١ / ٣٥

٣- المصدر نفسه

ولعن من لا يستحق اللعن يوجب رجوع اللعنة على اللاعن؛ بل هو مظنّة الكفر والشرك لولا غفلتهم عمّاً يؤول إليه، كما ورد في الخبر: لا تسبُّوا الدَّهر فإنّه هو الله، أي فاعل الأفعال التي تنسبونها إلى الدَّهر وتسبُّونه بسببها هو الله تعالى"(١).

وأمَّا مراد الإمام الحسين الله في قوله عن الدَّهر:

يا دَهرُ أُفِّ لَكَ مِن خَليل كَم لَكَ في الإشراقِ وَالأَصيل (٢).

فقيل إنَّ المراد به أهل الزمان، الذي كانوا محلَّ الشكاية في قول الإمام هي المعنى وهو استعمال مجازيً أيضًا، ولا يُراد به الزمان نفسه، أو قد يكون هذا المعنى اليَّا أن يُراد به أهل الزمان - هو أحد معنيي الدَّهر، أي بالإضافة لمعناه المعروف الآخر، وهو الأفلاك والأيَّام... فيكون استعماله له هي معناه حقيقة (٣).

### تردّد الله في فعل الأشياء!

جاء في الكافي عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن محمّد بن السمعنا سنان، عن ابن مسكان، عن منصور الصيقل والمعلّى بن خنيس قالا: سمعنا أبا عبد الله الله على يقول: قال رسول الله على قال الله على ما تردّدت في شيء أنا فاعله كتردُّدي في موت عبدي المؤمن، إنّني لأحب لقاءه ويكره الموت فأصر فه عنه، وإنّه ليدعوني فأجيبه، وإنّه ليسألني فأعطيه، ولو لم يكن في الدُّنيا إلَّا واحد من عبيدي مؤمن لاستغنيت به عن جميع خلقي، ولجعلت له من إيهانه أنسًا لا يستوحش إلى أحد"(٤).

١ - بحار الأنوار - ٥٧ / ٩

إنَّ الحسين ﴿ أمر بحفيرة فحُفرت حول عسكره شِبه الخندق، وأمرَ فحُشيت حطبًا وأرسل عليًّا ابنه ﴿ في ثلاثين فارسًا وعشرين راجلًا ليستقوا الماء وهم على وجل شديد، وأنشأ الحسين يقول:

يا دهر أف لك من خليل ..... كُمْ لكُ في الاشراق والأصيل مِنْ طالب وصاحب قتيل ..... والدهرُ لا يقنعُ بالبديلِ وإنها الأمر إلى الجليل ..... وكلّ حيّ سالكُ سبيل

ثمَّ قال لأصحابه: قوموا فاشربوا من الماء يكن آخر زادكم، وتوضأواً. المجَّلسي: بحار الانوار - ٤٤/ ٣١٦

٣- يُنظر: الشيرازي، الشيخ ناصر مكارم: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: ١٦/ ٢٢١

٤ - الكافي - ٢ / ٢٤٦.

وهذا الحديث من الأحاديث المشهورة بين الفريقين، وتوقف شرَّاح الحديث عند لفظة (تردد)؛ "لأنَّ المُتردّد يخشى اتخاذ القرارات من الفشل أو من عواقب النجاح، وهذا ما يجب أن لا يوصف به الله على، ولا ريب في استحالة التردُّد على الله تعالى؛ لأنَّه إنَّا ينشأ عن جهل الإنسان بالعواقب المترتبة على الفعل أو ينشأ عن عدم الثقة بالقدرة على الإتيان بالفعل،"؛ لأنَّ التردُّد فينا إنَّا يحصل إذا كانت الأسباب لإيقاع أمر وعدمه متكافئة، ولم يحصل لنا العلم برجحان أحدهما بعد؛ لعدم سبب ذلك الرُّجحان، فيميل إلى الايقاع تارة وعدمه أخرى، فهذا وكلُّ ما يُشعر بالتغيير والسنوح ممتنع عليه؛ لتنزهه عنه، مع أنَّه قد قضى عليه الموت قضاءً حتاً من غير تردُّد"(١).

ولذا لا يمكن قبول الدَّلالة الظاهرة في التردُّد ونسبتها إلى الله" فإنَّ التردّد في ذاته المقدَّسة جلّ وعزّ ليس معقولًا، كما أنَّ التردُّد في الأسماء الجزئيَّة هو الإبطاء في مقام العمل وفي مقام التغيير إلى الفعليَّة، وبإجمال فإنَّ هذا المؤمن لا يرغب في الرحيل عن الدُّنيا، والله سبحانه لا يرغب أن يقبض روحه بلا رضاه وخلافًا لوغبته واختياره"(٢).

إذًا المراد من معنى التردّد في هذا الحديث كها ذكره المجلسيُّ في مرآة العقول" إزالة كراهة الموت عنه -العبد المؤمن - وهذه الحالة تقدَّمها أحوال كثيرة من مرض وهرم وفاقة وشدّة بلاء تهوّن على العبد مفارقة الدُّنيا، ويقطع عنها علاقته، حتَّى إذا يئس منها تحقَّق رجاؤه بها عند الله، فاشتاق إلى دار الكرامة، فأخذ المؤمن عها تشبّث به من أسباب الدُّنيا وحبّها شيئًا فشيئًا بالأسباب المذكورة، مضاهي فعل التردّد من حيث الصّفة، فعبر تعالى به"(٣)، وقال المجلسيُّ في بحار الأنوار في

۱ - البهائي بهاء الدين محمَّد بن الحسين الحارثي العاملي: الأربعون حديثًا - ٦١٥ ٢-الطهراني، السيِّد محمَّد حسين الحسيني: معرفة المعاد - ٢/ ١٥

٣- مرآة العقول-٩ / ٢٩٨

ذيل هذا الحديث: فلابدُّ فيه من تأويل، وفيه: وجوه ثلاثة(١):

الأوَّل: أنَّ في الكلام إضهارًا، والتقدير: لو جاز عليّ التردّد، ما تردّدت في شيء كتردّدي في وفاة المؤمن.

الثاني: أنَّه لمَّا جرت العادة بأن يتردد الشخص في مساءة من يحترمه ويوقّره كالصديق، وأن لا يتردد في مساءة من ليس له عنده قدر ولا حرمة كالعدوّ، صحّ أن يعبر عن توقير الشخص واحترامه بالتردد، وعن إذلاله واحتقاره بعدمه.

الثالث: أنَّ الله سبحانه يظهر للعبد المؤمن عند الاحتضار من اللطف والكرامة والبشارة بالجنَّة ما يزيل عنه كراهة الموت، ويوجب رغبته في الانتقال إلى دار القرار، فيقل تأذّيه به، ويصير راضيًا بنزوله، وراغبًا في حصوله، فأشبهت هذه المعاملة من يريد أن يؤلم حبيبه ألمًا يتعقبه نفع عظيم، فهو يتردّد في أنّه كيف يوصل هذا الألم إليه على وجه يقلّ تأذّيه، فلا يزال يظهر له ما يرغبه فيها يتعقبه من اللذّة الجسميّة والراحة العظيمة، إلى أن يتلقّاه بالقبول، ويعدّه من الغنائم المؤدّية إلى إدراك المأمول.

ويرى أحد العلماء أنَّ مسألة التردد الواردة في الرواية تعود إلى قضيَّة القضاء والقدر، وأنَّ "تردُّده تعالى في قبض عبده المؤمن الذي قدر أجله، عبارة عن ردِّ ما قدره أوَّلا، وتوقفه وتأخيره في قبضه، فإنَّه سبحانه قادر ومالك على إمضاء ما قدره، وكذلك قادر على تأخيره وصرف الموت عنه، فإنَّ التردد من باب التفعّل بمعنى قبول رد ما كتبه أوَّلا، ضرورة أنَّ الأفعال والأوصاف والنعوت إذا نسبت إليه تعالى، لا بدَّ تكون على سبيل الاشتراك اللفظى بالتباين الصفتى". (٢)

١ - بحار الأنوِار - ٦٦/ ١٥٥

٢ - الشيخ محمَّد باقر الملكي: توحيد الإماميَّة - ٣٩٩

#### المطلب الثالث

# التأويل بالمعنى الأخص مطلقًا

قيل في تعريف مفهوم المعنى الأخص: "هو الكلِّي الذي يصدق عليه كلِّي آخر صدقًا كليًّا ولا يصدق هو على ذلك الآخر كذلك"(١).

بعض الأحيان يتمُّ توظيف التأويل في تحديد المعنى الظاهر إلى معنى أخص من المعنى العامِّ المتبادر من ظاهر اللفظ كما في التأويلات الآتية:

## الجنَّة مُحرَّمةٌ على القتَّاتين المشَّائين بالنميمة

جاء عن محمَّد بن يحيى، عن محمَّد بن أحمد، عن محمَّد بن عيسى، عن يوسف بن عقيل عن محمَّد بن عيسى، عن يوسف بن عقيل عن محمَّد بن قيس، عن أبي جعفر اللهِ قال: مُحَرَّمَةُ الجُنَّة عَلَى الْقَتَّاتِينَ النَّميمَةِ "(٢).

ذكر ابن الاثير في النهاية في غريب الأثر في أن النه هو:" الذي يكون مع القوم يتحدثون فينم عليهم، والقتات: الذي يتسمع على القوم وهم لا يعلمون ثمّ ينم "(٦).

ويقول المازندراني إنَّ "الحديث يحتاج إلى تأويل؛ لأنَّ الفسق لا يوجِب الكفر الموجِب للخلود في النَّار والحرمان من الجنَّة أبدًا" (٤)، وتأوَّل المجلسيُّ دلالة الحديث بالحمل على المُستجل أو على أنَّ الجنَّة محرَّمة عليه ابتداءً، ولا يدخلها إلَّا بعد انقضاء مدَّة العقوبة، أو على أنَّ المراد بالجنَّة جنَّة معيَّنة لا يدخلها القتّات أبدًا" (٥)...

# من قرأ القرآن فهو غنيٌّ ولا فقر بعده وإلَّا ما به غني



١ - اليرذي، عبدالله بن حسين: شرح التهذيب -١٠٩

٢ - الكليني: الكافي - ٢/ ٣٦٩

٣- النهاية في غريب الحديث - ٤ / ١١

٤ - شرح أصولالكافي - ١٠/ ١٣٧

٥- بحار الأنوار- ٧٢ / ٢٦٨

روى الكُلينيُّ بسنده عن محمَّد بن يحيى، عن أحمد بن محمَّد، عن محمَّد بن عمر الكُلينيُّ بسنده عن معاوية بن عمار قال: قال لي أبو عيسى، عن سليمان بن رشيد، عن أبيه، عن معاوية بن عمار قال: قال لي أبو عبد الله: "مَن قَرَأ القرآنَ فهُو غِنىً لا فَقرَ بَعدَهُ، وإلَّا ما به غنى"(١).

احتمل المازندراني أنَّ المراد من قرأ القرآن ودارسه، فهو غنيٌّ عن غيره، لاشتهاله على أقسام العلوم وأصناف الحقائق كلها، وليس بعده فقر يحوجه إلى الغير، وإن لم يقرأ ما به غنى عن غيره، والغير لا يغنيه منه شيئًا؛ بل ربها يضلَّه، ويحتمل أن يراد بالغنى الغنى الأخروي بسبب تلك العبادة، وهي القراءة وما يتبعها من الأخلاق الصالحة والأعهال الفاضلة وما يترتَّب عليها من المثوبات الجزيلة والتفضلات الجميلة يؤيده قول أمير المؤمنين المؤذ (الغنى والفقر يظهران بعد العرض) يعني بعد العرض على الله يوم القيامة (٢).

الإيهان لا يضرّ معه عمل وكذلك الكُفر لا ينفع معه عمل

ورد في الكافي عن محمَّد بن يحيى، عن أحمد بن محمَّد بن عيسى، عن ابن فضَّال، عن ثعلبة، عن أبي أميَّة يوسف بن ثابت بن أبي سعدة، عن أبي عبد الله اللهِ قال: "الإِيْمانُ لُا يَضُّرُ مَعَهُ عَمَّل وَكذلَك الْكُفْرُ لا يَنْفَعُ مَعَه عَمَل"(").

وظاهر هذا الحديث يواجه مشكلة يفترق فيها الإماميَّة عن المعتزلة من أنَّ الإيهان لا يضر معه سيئة، والكفر لا ينفع معه حسنة، في المقابل وردت روايات صحيحة، صريحة، ومؤيّدة بظاهر القرآن، والعقل السليم والضرورة البديهيَّة على أنَّ الأساس في دخول الجنَّة وعدم الخلود في النار هو العمل الصالح والورع، فلا تستطيع هذه الرواية حينئذ مقاومة تلك، فلابدَّ من التأويل "وعمَّا يدل على أنَّه لابدَّ في هذا الخبر من التأويل ما روي عن محمَّد بن مارد قال: قلت لأبي عبد

١ - الكافي - ٢/ ٢٠٥

٢- يُنظر: شرح أصول الكافي - ١١ / ٢٩
 ٣- المصدر نفسه - ٢ / ٤٦٤

الله الله على حديث روى لنا، أنَّك قلت: إذا عرفت -يعنى الولاية- فاعمل ما شئت، فقال: قد قلت ذلك، قال: قلت: وإن زنوا وسرقوا أو شربوا الخمر، فقال: إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون ما أنصفونا أن يكون أخذْنَا بالعمل، ووضع عنهم إنَّما قلت: إذا عرفت، فاعمل ما شئت من قليل الخير، وكثيره فإنَّه يقبل منك(١)".

تأوَّل المازندراني العمل المؤاخذ فيه "العمل الحقير القليل وبالعمل الثاني العمل العظيم الكثير، فإنَّ قليل العمل مع الإيمان مقبول وكثير العمل مع الكفر غير مقبول، ويحتمل أن يراد بالضرر الضرر الموجب للخلود في النار، وبالنفع النفع الموجب للدخول في الجنَّة "(٢)، أمَّا المجلسيُّ فقد فسّر الضرر المنفي في هذه الأخبار" بما يصمر سببًا لدخول النار أو الخلود فيها"(٣).

فيبدو أنَّ دلالة هذا الخبر في الحقيقة جاءت لتُحفِّز الإنسان على التمسُّك بالإيهان والمحافظة عليه، وما تدلُّ عليه الرواية التي ساقها الكُلينيُّ في الباب ذاته "عن محمَّد بن عيسى عن يونس، عن بعض أصحابه، عن أبي عبد الله قال: قال موسى للخضر الله قَدْ تَحَرَّمْتُ بصُحْبَتِكَ فَأَوْصِنِي، قَالَ: لَهُ الْزَمْ مَا لا يَضُرُّكَ مَعَهُ شَيْءٌ كَمَا لا يَنْفَعُكَ مَعَ غَيْرِهِ شَيْءٌ (3)".

#### خلاصة واستنتاج:

مَّا تقدَّم من استقراء تأويلات المتكلِّمين يتبيَّن أنَّ هناك إفراطًا في جانب وتفريط في جانب آخر في توظيف العقلانية واستعمالها في التأويل مقابل التمسُّك في الـدُّلالات النَّصّية، ويعود ذلك إلى منشأ المتكلِّمين وعقيدتهم ومدارسهم الفكريَّة التي تبني على إيجاد مساحة للعقل في سبر أغوار النُّصوص مقابل من يتمسَّكون بالحرفية النَّصِية.



۱ -المازندراني: شرح أصول الكافي - ۱۲ / ٤٠ ۲-المصدر نفسه- ۱۲ / ٤٠

٣- مرآة العقول-١١/ ٣٩٦.

٤ - الكافي - ٢ / ٢٦٤

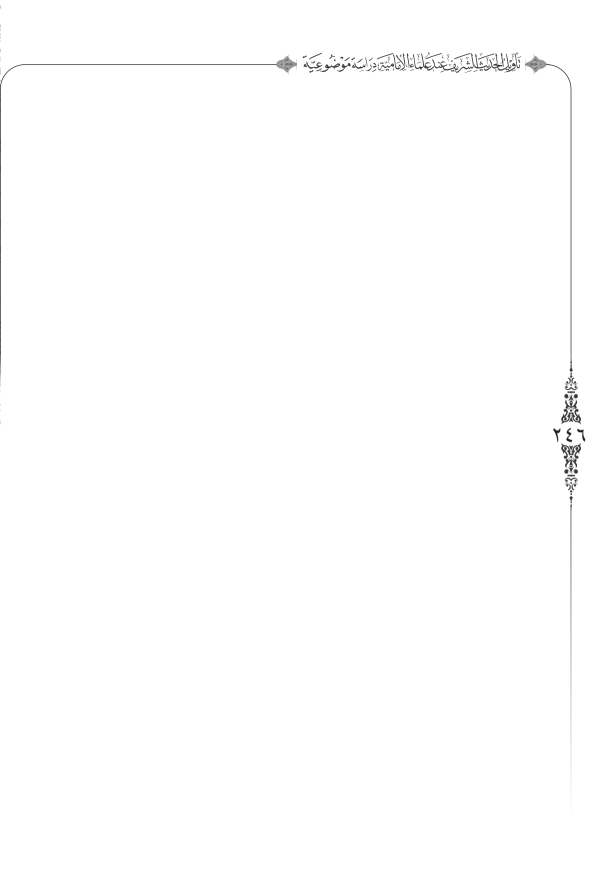
كذلك فإنَّ تأويل الحديث عند المتكلِّمين يهاثل عمل الفسِّرين في متشابه القرآن، وهو أمر يمكن الركون إليه من كون مجال التأويل في المتشابه له الحصة الأكبر، لأنَّ التشابه سبب كبير في عمليات الاختلاف والتعارض مع العقل والسهاع، فيسعون لصرف اللفظ الذي سبّب التشابه والالتباس في معنى النَّصّ. ولا يخفى أنَّ النَّصّ المتشابه معناه العام مفهوم مها كانت درجة التشابه فيه، ولكن تحديد المعنى الذي يريده قائل النَّصّ هو الذي استدعى عمليَّة التأويل لتوجيه النُّصوص المُشكلة المنفَرِّدة خصوصًا إذا كان لا يوجد في الباب غيرها، فقد توجد نصوص غير مباشرة تُعارضُها، مَّا لا يوجد في الباب غيرها، فقد توجد نصوص غير مباشرة تُعارضُها، مَّا المُعترة عند أهل النُّصوص المشكلة تأويلًا مناسبًا على وفق القرائن العلميَّة المُعترة عند أهل العلم.

وكذلك فإنّ النزعة النّصية عند الإماميّة تختلف كلّ الاختلاف عن النزعة السلفيّة عند أهل السُّنّة بها تتمسّك به من روايات أهل البيت الله تمامًا ، كها ابتعد المتكلّمون الشيعة عن متكلّمي السُّنّة ، بها استقوه من تلك المعارف؛ فأهل الحديث-الظاهريّة - يأخذون بظاهر ألفاظ الروايات حتّى وإن كانت تعاني تلك الظواهر من مشاكل وتعارض مع العقل، خلاف الإماميّة الذين يستعينون بالعقل في مواطن كثيرة لتأويلها من غير إفراط أو تفريط في دور العقل وتحجيمه والرضوخ للمبدأ القائل إنّه لا قيمة لحكم العقل في هذه الأمور.

في قبال الرأي الثالث القائل بحكم العقل في مجال المعارف والأحكام العقليَّة، وأنَّها كلّها معقولة بالعقل، واجبة بنظر العقل، وشكر المنعم واجب قبل ورود السمع، والحسن والقبح صفتان ذاتيَّتانِ للحَسَن والقبيح، وإنَّها خُصِّص النقل بالتأويل لامتناع العمل بها معًا أو العمل بالنقلي وإبطال

العقلي؛ لأنَّ العقلي أصل للنقلي، فلو أبطلنا الأصل لزم إبطال الفرع أيضًا، فوجب العدول إلى تأويل النقلي وإبقاء الدليل العقلي على مقتضاه (١٠).

ولعل وجود الاختلاف في منهج التأويل بين متكلمي الإماميّة يعود إلى الاختلاف في انتهاء هؤلاء المتكلّمين إلى المدارس النّصّية أو المدارس العقلائيّة . وعلى الرغم من هذا، لم يكن العقل مستقلًا في معرفة الحقائق الدينيّة ؛ بل محتاجًا للوحي والدين، فإذا كان العقل البشري يتوصّل للأمور الدينيّة من طريق الاستدلال، إلّا أن تعلم كيفيّة هذا الاستدلال يجب أن يكون من الرسولينيّة والنّص ولينيّق والذينية .





# الفصل الرابع

تأويل الحديث عند علماء الحديث

- المبحث الأوَّل: صلاحية النَّصِّ للتأويل.
- المبحث الثاني: الأسباب الموجبة للتأويل عند علماء الدراية.
  - المبحث الثالث: اتِّجاهات التَّأويل عند علماء الدراية.



المبحث الأوَّل صلاحية النَّصّ للتأويل

#### توطئة

بذل عُلماء الحديث والدراية عناية بالغة في جمع تراث المعصومين إلى وعكفوا على دراسة أحاديثهم من جوانب عدَّة، بُغية الكشف عن المضامين العالية التي حَوتْها، تلك النُّصوص، ويتمثَّل ذلك في مناهجهم المتعددة للشروحات الحديثيَّة، فلم يتوقَّفوا عند بيان المداليل اللغويَّة، والمعجميَّة للألفاظ؛ بل تعدَّى ذلك إلى التمحيص والتمييز والنقد، والبحث عن عوامل الحكم على السَّند بالصحَّة أو الضعف فضلًا عن سعيهم لفهم مدلول المتون فهاً علميًّا.

وممّا لاشكّ فيه أنّ عمليّة فهم النُّصوص الشرعيَّة، تقتضي استحضار جوانب متعدِّدة، وتوظيف وسائل وآليات متنوِّعة بغية الوصول إلى الهدف المنشود، فلابدَّ أن لا يتم ذلك بالتركيز على جانب واحد، وإهمال الجوانب الأخرى، وهذا ما يهدف إليه علم الدراية، لما يمكن أن ينجم عن ذلك من القصور وتغليب جانب على آخر، لذا جاء في تعريف علم دراية الحديث بأنّه: "علم يبحث فيه عن متن الحديث وطرقه من صحيحها وسقيمها، وعلله وما يحتاج إليه، ليُعرف المقبول منه من المرود"(١).

وكما أنَّ الآيات الكريمة كانت محلًا للتحليل والتفسير، كذلك متن الحديث بحاجة إلى من يقوم بتحليل حديث المعصوم الملح ، وفعله التي تحمل بين طيّاتها معاني ظاهرية وأخرى باطنية تظهر من خلال سياق النَّصّ، وتراكيبه اللغويَّة والنحويَّة، ففي كثير من الأحيان لا يكفي شرح ألفاظ النَّصّ عن الكشف عن تلك المعاني الكامنة فيه، ولا يتمُّ ذلك "إلَّا إذا نهض بمهمَّة البحث عن العلل

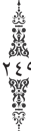
١ - المامقاني، الشيخ عبدالله: مقباس الهداية - ١/ ٤٠.

6

التركيبيَّة المختلفة في النَّصِّ وعلل التجاور وعلل المعاني والأفكار، وعلل التواريخ وتسلسل الأحداث "(۱)، ولذا "لا يجوز لأحد من الخلق أن يحكم على الحقِّ فيها وقع فيه الاختلاف من معنى كتاب أو سنة، أو مدلول دليل عقلي، إلَّا بعد إحاطة العلم بذلك، والتمكُّن من النظر المؤدِّي إلى المعرفة "(۱).

لذلك فإنَّ عمارسة التأويل في مداليل الألفاظ دلالة على صحَّة النَّصّ، ليكون صالحًا على الاحتجاج به، فكما أنّ الاحتجاج بالحديث يستلزم قبوله، فإنَّ تأويله يستلزم أن يكون الحديث صحيحًا، وإلَّا لم يَحتج إلى تأويله، وهي قاعدة منطقيَّة فإنّك لا تلجأ إلى تأويل الرواية إلَّا بعد أن تثبت صحَّتها، وإلَّا صار التأويل عبثًا، فلهذا نؤوُّل شيئًا ضعيفًا أو مكذوبًا أو باطلًا؟ ويكفي في ردِّ الباطل أنَّه باطل، فإنَّ ثبت لديك أنَّها ضعيفة أو مكذوبة أو منكرة فلا تشتغل بتأويلها.

وانطلاقًا من هذه القاعدة يتّضح أنّه لابدّ للمؤول أن يبدأ بإحراز صحّة الرواية، قبل الشروع بتأويلها، لذا يقول الشيخ محمَّد جواد مغنية "إنْ كنت سمعت بلفظ التأويل، فليس لك أن تقبل كلّ شيء يُدّعى أنّه تأويل؛ بل عليك في قانون الفهم، وخطاب العقلاء ومحاوراتهم أن تعرف حقيقة التأويل وميزانه، وأيّ لفظ يصلح للتأويل؟ وأيّ لفظ لا يصلح؟ وعلى تقدير صلاحيّة اللفظ للتأويل، فلا بُدّ من الحُجّة والقرينة على أنّ هذا هو تأويله"(")، وقد اشترط علياء الدراية قبل الشروع في تأويل الحديث من توفّر بعض الأمور التي من شأنها أن تُحدِّد صلاحيَّة اللفظ للتأويل من خلال توفّر القرائن التي تؤيّد ذلك العمل، وأوّل هذه الشروط صحَّة نسبة الرواية إلى المعصوم الله ، كونها قد وردت في المصنّفات الحديثيّة المعتبرة عند الإماميّة، وكذلك الاطمئنان من دلالة الرواية



١ - رحماني، أحمد عثمان: الجديد في مناهج تفسير الحديث - ٢٤.

٢-الشيخُّ المفيد: المسائل السروية- ٧١

٣- البلاغي الشيخ محمَّد جواد: نصائح الهدي والدين - ١٢ / ٤

وعدم إعراض الفقهاء القدماء عنها لكونها شاذة، أو فاقدة لقرائن الصحَّة "فلا يمكن أن نُنكر أنَّ أصحاب الكتب الأربعة المعتمدة لدى الإماميَّة كان لكلِّ واحد منهم منهجًا في التعامل مع متن الحديث، فمن الواضح أنَّهم لم يكونوا مجرَّد ناقلين من الأصول، وإنَّها كانت لهم آراء مستقلَّة في كثير من المتون سواء على مستوى التفسير أو التصحيح أو النقد أو غير ذلك"(۱).

لذلك يمكن القول إنَّ هناك شروط يجب توفُّرها في النَّصَّ لتكون صالحة للتأويل، وهو ما سنتناوله في هذا المبحث، وما عدا ذلك فإنَّ التأويل يصبح جهدًا من دون قيمة؛ لأنَّه لم يُبنَ على أساس صحيح.

#### المطلب الأوَّل

#### إحراز صدور الرواية عن المعصوم للله

كان تصحيح الرواية عند قدماء علياء الإماميَّة قائباً على أساس منهج جمع القرائن، فعند اطمئنانهم بصدور الرواية يمكن حينذاك أن يحكموا عليها، وينعتوها بالصحَّة الباعثة لإمكان الاعتباد عليها، بينيا متأخّرو الإماميَّة كانوا يجعلون من صحَّة الساعدة على صحَّة الرواية من دون إهمالهم لدلالة المتن بطبيعة الحال، لكن لصحَّة السَّند السهم الأكبر في تصحيح الرواية، وكلا المنهجين يهدف بالنتيجة إلى الاطمئنان من نسبة النَّصَّ إلى المعصوم الراثيَّة، لا بدَّله أن يتأكّد من الذي يتبعه الآخر "ذلك أنَّ العائد إلى النُّصوص التراثيَّة، لا بدَّله أن يتأكّد من صحَّتها أوَّلا، سندًا ومتنًا، أعني أن يتحقَّق من صحَّة النَّصَّ، المقصود للدراسة أو الاستشهاد وهذا ما يفترض أن يكون من منجزات المرحلة التحقيقية التي هي أولى الأوَّلويات"(۲).

وعلى هذا الأساس احتج الشريف المرتضى على من أنكر صحَّة حديث

١ - حسين سامي شير علي: القواعد المنهجيَّة لنقد متن الحديث - ٦٨

٢- الأنصاري، فرَّيد، أبجدّيّات البحث في العلوم الشرعّيّة -٣٢

الثقلين، وانهم تأوَّلوه على غير معناه، فقال: "الدَّلالة على صحته تلقي الأمَّة له بالقبول، وإنَّ أحدًا منهم مع اختلافهم في تأويله، لم يخالف في صحَّته، وهذا يدلُّ على أنَّ الحُجَّة قامت به في أصله، وإنَّ الشكَّ مرتفع عنه، ومن شأن على الأمَّة إذا ورد عليهم خبر مشكوك في صحَّته أن يقدِّموا الكلام في أصله، وإن الحُجَّة به غير ثابتة، ثمَّ يشرعوا في تأويله وإذا رأينا جميعهم عدلوا عن هذه الطريقة في هذا الخبر، وحمله كل منهم على ما يوافق طريقته، ومذهبه دلّ ذلك على صحَّة ما ذكرناه" (۱).

ومن أجل الاطمئنان من صدور الحديث، واعتهاده من قبل الفقيه في الاستنباط لابد من إحراز ثلاثة أمور:

أوَّلا: صحَّة نسبة الحديث إلى المعصوم الله والمراد به وجود العلم، أو الدليل المعتبر على صدوره، وصحَّة سنده إمَّا من المشرع، أو من العقل، وهو قد يكون وجدانيًّا كالسماع شفاها، وقد يكون بواسطة قيام الدليل عليه، وهذا كالأمارات فإنَّ حُجِّيتها واعتبارها بواسطة ما قام من الأدلَّة على صحَّتها صدورًا"(٢).

ومن المعلوم أنَّ الغاية من البحث في تراث أهل البيت الله هو الفهم السليم المبني على دراية الحديث، لا على روايته فحسب، وهذا ما أشار إليه الإمام أبي عبدالله الصادق الله حيث قال: "إعْرِفُوا مَنَازِلَ شِيعَتنَا عِنْدَنَا عَلَى قَدْرِ رَوَايَتِهِم عَنَّا، وَفَهْمِهِم مَنَّا، فإنَّ الرواية تحتاجُ إلى الدراية، خَبرُ تَدْريه خَيرُ من ألف حديث ترويه "(")، لذلك يقول الشَّيخ النعاني (ت: ٣٦٠هـ): "لعمري ما أتي من تاه وتَحيَّر وافتتن، وانتقل عن الحقّ، وتعلّق بمذاهب أهل الزخرف، والباطل إلّا من قلّة الرواية، والعلم وعدم الدراية والفهم، فإنّهم الأشقياء لم يهتمُّوا لطلب العلم، ولم

١ - الشافي في الإمامة -٣ / ١٢٣

٢-كاشفُّ الَّغطَّاء الشيخ على: التعارض والتعادل والتراجيح - ٩

٣- الغيبة - ٢٢

يُتعبوا أنفسهم في اقتنائه، وروايته من معادنه الصّافية على أنَّهم لو رووا، ثمَّ لم يدروا لكانوا بمنزلة من لم يرووا"(١).

#### ثانيا: إحراز جهة صدور الحديث

والمراد من جهة الصدور الحديث هو "العلم بأنَّه صدر لبيان الواقع لا للتقيَّة، أو للخوف أو للهزل، أو نحو ذلك من الدواعي المنافية لسوق الكلام لإفادة بيان الواقع، فمتى احتمل ذلك لم يثبت به مدلول؛ بل لابدُّ من قيام الدليل على عدمه، أو أصل معتبر عليه كأصالة عدم التقيَّة، وعدم كونه هازلًا، وعدم كونه مرائيًا، فهذا الأمر تثبته مثل هذه الأصول المعتبرة عند العقلاء"(٢)، وهذه الضابطة يطلق عليها الأصوليُّون أصالة جهة صدور الحديث، فأصالة الجهة تنفي أن تكون جهة الصدور هي التقيَّة (٣)، إلَّا أنَّ دورها لا ينحصر بهذه المهمَّة؛ بل يتسع ليشمل نفي تمام الجهات التي يحتمل أن يكون الكلام قد صدر عنها كاحتمال: "أن تكون جهة الصدور هي الهزل أو الامتحان، فكلّ جهة لا تتَّصل ببيان الواقع فهي منفيَّة بأصالة الجهة، نعم؛ غالبًا ما يستفاد من هذا الأصل لنفي صدور الكلام تقيَّة "(٤)، وصدور الكلام تقيَّة من المعصوم الله وارد في أحاديثهم الشريفة، لا سيَّما أنَّ الظروف التي عاشها الأئمَّة الله ظروف استثنائية اقتضت الحاجة أن يعملوا بالتقيَّة حفاظًا على أساسيَّات المذهب وعلى حياة رعاياهم، لكن تشخيص صدور الرواية تقيَّة يحتاج إلى قرائن تدلُّ على ذلك، والمتكفِّل لإثبات جهة الصدور من كون الخبر صادرًا لبيان حكم الله الواقعي، لا لأجل التقيَّة ونحوها - هو الأصول العقلائيَّة أيضًا، فإنَّ الأصل العقلائي، يقتضي أن يكون جهة صدور

ا – المصدر سابق – ٢٩

٢-كاشف الغطاء الشيخ على: التعارض والتعادل والتراجيح - ١١

٣-عبارة عن إظهار الشخص خلاف ما يعتقده وتنقسم لنوعين التقية الخوفية، وهي ما كانت بداعي دفع الضرر والتقية المداراتية، وهي ما كانت بداعي التأليف بين القلوب، يُنظر: هاشم الهاشمي: تعارض الأدلَّة واختلاف الحديث - ١٠٠ .
 ٤- محمد صنفور على: المعجم الأصولي - ٢٨٧ .

一巻であっている。

الكلام من المتكلّم لبيان المراد النفس الأمرى، وأن مؤدّاه هو المقصود، إلّا أن يشبت خلافه"(۱)، ومنها ما يشير إليه الراوي في السّند، ومنها ما يتّضح من خلال بعض القرائن الواردة في النّص، بحيث إذا استخدم المتكلّم هذا اللفظ انصر ف الذهن إلى أنّ المراد هو الإرادة الاستعماليّة له، بحيث نعلم أنّه قاله بقصد أخطار معنى اللفظ في ذهن السامع، ولا يقف الأمر عند الإرادة الاستعماليّة؛ بل يتعدّاه إلى الإرادة الجديّة، وهي تعني أنّه قاصد هذا المعنى ويريده جدًّا مقابل الإرادة المؤليّة منه أو إصداره بنحو التقيّة (۱).

#### ثالثا: تعيين دلالة الحديث.

والمراد بدلالة الحديث: "العلم بكون الدال مستعملًا في ظاهره، وهذا الأمر تثبته الأصول اللفظيَّة كأصالة الحقيقة، وكأصالة عدم القرينيَّة، وكأصالة العموم، وأصالة الظهور، فإذا تعارض الدليلان، فلابدَّ من التصرُّف فيهما من إحدى هذه الجهات الثلاثة، أمَّا من جهة الصدور بأنَّ يمنع من صدورهما معًا، أو من جهة وجه الصدور بالحمل على عدم إرادة بيان الواقع بمدلولهما بالحمل على الصدور على وجه التقيَّة، أو الهزل أو نحو ذلك، أو من جهة الدَّلالة بالحمل على التجوز أو الحذف أو نحو ذلك "(")، وتتمثَّل الحاجة إلى تحديد الدَّلالة المستفادة من ألفاظ حديث المعصوم المنه بأمرين، هما:

أوَّلا- احتمال أحاديثهم الله لوجوه ومعان كثيرة .

روى الشيخ الصَّدُوق في معاني الأخبار عن جعفر بن محمَّد بن مسرور قال: حدَّثنا الحسين بن محمَّد بن عامر، عن عمِّه عبدالله بن عامر، عن محمَّد بن أبي عمير، عن إبراهيم الكرخي، عن أبي عبدالله الله الله أنَّه قال: "حَدِيثٌ تَدْرِيه خَيرٌ مِن

١ - الإنصاري، الشيخ مرتضى: فوائد الأصول- ٣ / ١٦٧

٢- يُنظر: الصدر، محمَّد باقر: دروس في علم الأصول-١٠٣

٣- كاشف الغطاء الشيخ علي: التعارض والتعادل والتراجيح - ١١

أَلفِ حَدِيثٍ تَرويه، ولا يَكُونُ الرَّجُلُ مِنكُم فَقِيهًا حتَّى يَعرِف مَعَارِيضَ كَلامِنَا، وإنَّ الكَلِمَةَ مِن كَلامِنَا لَتَنصَرِفُ عَلَى سَبعِينَ وَجهًا لَنَا مِن جَمِيعِهَا المَحْرَجِ"(١). وذكر السيِّد مرتضى الشيرازي أنَّ المراد من قوله (سبعين وجهًا) أمور عدَّة منها:

١ - أن يكون المراد معنى واحد يمكن التعبير عنه بسبعين وجهًا، فكلُّ وجه من وجوه التعبير، يُعدُّ مخرجًا لبيان المعنى، وهو ما ينطبق على التورية، أو على التقيَّة.

٢- أن يكون المراد سبعين، معنى لكلمة واحدة، فعلى الرغم كونها كلمة واحدة، إلا أنَّه يمكن ذكر سبعين وجهًا ومعنى لها.

٣- أن يكون المراد سبعين معنى وسبعين وجهًا، أي: أنَّه يمكن أن يؤتى بسبعين معنى متقاربًا أو متشاجًا(٢).

لذا فإنَّ في أحاديث أهل البيت إلى ما يصعب على كثير من الناس نيل معانيه، وإدراك مقاصده، ومراميه، وقد ذكر الحديث نفسه أنَّ الكلمة نفسها تنصرف إلى وجوه أي بحسب القرائن، والحالات التي يتمُّ التعرف عليها واكتشافها؛ فالكلمة تكون بنفسها دالة على تلك الوجوه، فلا نجزم بأنَّ مراد المعصوم الله كان هكذا وليس شيئًا آخر.

ثانيًا: مخالفة الظاهر لبعض ثوابت المذهب.

١ -معاني الأخبار - ١/ ١٤

٢- يُنظر: الشيرازي، السيِّد مرتضى الحسيني: المعاريض والتورية - ١٣٢

ابن رسول الله عليه، وابن أمير المؤمنين فإنَّ شاء أمسك، وإن شاء طلَّق "(١).

يرى المجلسيُّ في عرضه لشرح الرواية في مرآة العقول أنَّ دلالتها الظاهريَّة تعارض مع ثوابت المذهب والقول بعصمة آل البيت الله وكهال خلقهم فاحتمل أنَّ: "غرضه الله كان استعلام حالهم، ومراتب إيهانهم، لا الإنكار على ولده المعصوم الله المؤيَّد من الحيِّ القيوم "(۱)، وهذا التوجيه لهذا للحديث من المجلسي، يحتاج إلى دلَّيلٍ يعضده حتَّى يثبت هذا التأويل، ولا يخفى أنَّ في تأويله اعتراف ضمني بصدور الرواية عن المعصوم الله ؛ وإن كان قد نفى عنها أصالة الظهور في كون الإمام علي الله يُحذّر الناس من تزويج ولده الحسن الله وهو إمام معصوم ..!!.

ويرى الباحث أنَّ هذا تأويل بعيد، وغير مقبول؛ لأنَّ القبول بهذا المعنى، قدح في عصمته الله ، وهذا ما لا يمكن الركون إليه، وهو ما أشار إليه الشيخ باقر الإيرواني من خلال تعليقه على هذه الرواية بقوله: "إنَّنا لا نرضى بتقديس كتاب الكافي، ولا غيره بثمن باهض يحطُّ من كرامة إمامنا الحسن الله ، ثمَّ تساءل الشيخ في موضع آخرعن الفائدة في الحفاظ على الصدور، وإلغاء الظهور؟!، فقال: إنَّ تقديس أهل البيت الله وأخبارهم يلزم أن يدعونا للحفاظ عليها صدورًا وظهورًا، أمَّا التسليم بصدورها مع عدم العمل بظهورها فهو رفع بالتالي لليد عن أخبار أهل البيت الله ويعنى عدم عملنا بها(").

فلا ينبغي أن يُقبل حديث يُنسب إلى المعصوم الله يتضمَّن دلالات قد تسيء إلى ذواتهم الشريفة أو تقدح في عصمتهم، ولذا يرى البحث أن هذا الحديث من موضوعات اعداء آل محمَّد يَيَا ، وبالخصوص الإمام الحسن الله وأن متنه يخالف



١ - الكُليني: الكافي - ٦/ ٨١

٢ - مرآة العقول - ٢١/ ٩٦

٣- ينظر: الإيرواني الشيخ باقر: دروس تمهيديَّة في القواعد الرجالية -٢٢٢.

الوجدان لأسباب نجملها:

ا- إن الإمام على إلى لا يُعرِّض بأحد من المسلمين حتَّى لو كان من ألدً أعدائه، فكيف يصدر عنه التعريض بفلذة كبده، وهو سيد شباب أهل الجنَّة؟
 ٢- إن النكاح والتزويج سنة رسول الله عَنَّ ، ولطالما تواترت الأخبار منه على الترغيب فيها، وأن أمير المؤمنين الله يخالف سنة النبي عَنَّ وحشاه من ذلك.

٣- لو تفحصنا سيرة الإمام الحسن الله نجد أن الشبهة التي أطلقت بكونه مزواجًا لا أثر لها في سيرته كها دلَّ عليه الحديث أنف الذكر.

٤ - ما استظهره المجلسي من استعلام حالهم، ومراتب نياتهم قد يجانب الصواب، وبيان خطئه في كون بني همدان قد عصوا أمر علي الله وخالفوه، ويصيب كونهم لم ينكروا على ولده كثرة التزويج والتطليق.

يتَّضح ممَّا تقدَّم أنَّ صحَّة الحديث شرط في صلاحيَّته للتأويل، والمتتبِّع لشرَّاح الحديث ومتكلميهم يرى بعض الأحيان أنَّهم يذكرون عبارات يشي منها عدم حصول القطع عندهم بصدور الحديث عن المعصوم الله ، فتراهم يقدِّمون التصريح بقولهم: لو صحّ الخبر فإنَّ تأويله كذا، أو بقولهم: لو غضضنا الطرف عن صحَّة إسناده فيمكن أن نحمله على كذا، وهذا يدلُّ على أنَّ صلاحيَّة تأويل الحديث مؤهلة لقبول الخبر وتأويله إن كان فيه ما يعارضه.

ومن الجدير بالذكر أن نشير إلى أنَّ بعض علماء الإماميَّة لم يقتصروا على تأويل الروايات الصحيحة سواء من كان منهجهم الوثاقة أو منهج الوثوق (١) في قبول الرواية، فالمتتبِّع لشروحاتهم، يرى أنَّ منهم من يعمد إلى تأويل ألفاظ الرواية مع أنَّه يصفها بالضعف قبل الشروع بتأويلها، وهذه مخالفة منهجيَّة في التعامل بالتأويل للروايات الضعيفة، إلَّا أن يكون الهدف من التأويل استبعاد دلالتها

١- ويقصد بالوثاقة: وثاقة الراوي نفسه الذي يكون هو الأساس والمحور في حجيّة والرواية وصحَّتها، أما الوثوق: فنعني به وثوقنا بصدور الرواية عن المعصوم الله ، وكلم حصلنا على قرينة تدلنا على صحَّتها أخذنا بها.

الظاهريَّة المخالفة الموجبة لضعفها، وهذا يعني أنَّ الشروط التي ذكرناها بوصفها ضابطةً لتأويل الرواية لم تكن مطَّردة عند كلِّ علماء الدراية .

### المطلب الثاني

سلامة الحديث من النقل المخلِّ بالمعنى

الأصل في نقل رواية المعصوم المنه هو إيرادها بلفظها، على النحو الذى تُحمّل عمّن روى عنه من دون تغيير منه أو تبديل، أو زيادة، أو نقص، لكن في أحيان عديدة يلجأ فيها الراوي إلى نقل الرواية بالمعنى، فيؤدِّي الراوي الحديث بألفاظ من عنده مع المحافظة على معناه بحيث لا يزيد فيه شيئًا، ولا ينقص منه شيئًا، ولا يُحرّفه ولا يُبدِّله (۱)، ففي مثل هذا الحال يجتهد الراوي بإبدال لفظ مكان آخر؛ لأسباب عدَّة، منها بسبب قلة حفظه، أو خفَّة ضبطه، أو عدم تدوينه للحديث لحظة سماعه، أو أن يحدّث من حفظه دون الرجوع إلى كتبه فيقع في الوهم، "وهذا النوع له تأثير في مسألة اختلاف الحديث؛ لأنَّ الأفراد يختلفون في الالتفات لمعنى النوع له تأثير في مسألة اختلاف الحديث؛ لأنَّ الأفراد يختلفون في الالتفات لمعنى الحديث، والنقل بالمعنى إنَّما يجوز إذا كان وافيًا بأداء المعنى "(۱).

والأصل في الرواية كما ذكرنا أن تكون باللفظ المسموع من المعصوم الله فإذا نَسى الراوي اللفظ جازت الرواية بالمعنى على سبيل التخفيف، والرخصة، بضوابط معروفة يذكرها أهل العلم في هذا الباب، ولذلك "جوّزوه في غير المصنّفات، أمّا المصنّفات فلا يجوز حكايتها، ونقلها بالمعنى، ولا تغير شيء منها على ما هو المتعارف، وقد صرّح به كثير من الفضلاء"(٣).

وقد تباينت آراء علماء الحديث في تجويز النقل، فمنهم من منعه مطلقًا، ومنهم من منعه بشر وط حددها العلماء.

واشترط المجوِّزون لرواية الرواية بالمعنى، "أن يكون الراوي عالمًا بحقائق



١ - ينظر: الصباغ محمَّد: الحديثِ النبوي (مصطلحه ـ بلاغته ـ كتبة) - ١٧٠

٢-هاشم الهاشمي: تعارض الأدلَّة واختلاف الحديث -١٨٦

٣- الحارثي، حسين بن عبد الصمد: وصول الأخيار إلى أصول الأخبار -١ / ١٥٥

الألفاظ فمن لم يكن عالمًا بألفاظها، ومدلولاتها، ومقاصدها، خبيرًا بما يخل معانيها بصيرًا بمقادير التفاوت بينها لا يجوز له أن يروي الحديث بالمعنى؛ بل يقتصر على رواية ما سمعه باللفظ الذي سمعه بغير خلاف"(۱)، وهو ما صرَّح به الشيخ الطوسيُّ بقوله: "إذا كان أحد الراويين يروي الخبر بلفظه، والآخر بمعناه ينظر في حال الذي يرويه بالمعنى، فإن كان ضابطًا عارفًا بذلك، فلا ترجيح لأحدهما على الآخر؛ لأنَّه قد أبيح له الرواية بالمعنى، واللفظ معًا فأيُّهما كان أسهل عليه رواه "(۲).

وأرجع المجلسيُّ السبب في لجوء الراوي للنقل بالمعنى إلى: "أنَّ الصحابة، وأصحاب الأثمَّة الله لم يكونوا يكتبون الأحاديث عند سماعها، ويبعد؛ بل يستحيل عادةً حفظهم جميع الألفاظ على ما هي عليه، وقد سمعوها مرَّةً واحدة، خصوصًا في الأحاديث الطويلة مع تطاول الأزمنة، ولهذا كثير ما يروى عنهم المعنى الواحد بألفاظ مختلفة، ولم ينكر ذلك عليهم، ولا يبقى لمن تتبَّع الأخبار في هذا شُمهة "(٣)

وقد جوّز المُحقِّق الحيلي (ت٦٧٦هـ) النقل بالمعنى مُشترطًا: "أن لا تكون العبارة الثانية قاصرة عن معنى الأصل؛ بل ناهضة بجميع فوائدها"(٤)، واستدلَّ المجوِّزون من الإماميَّة برواية محمَّد بن مسلم؛ إذ قَالَ قُلْتُ لأبِي عَبْد الله: (اللهُ أَسْمَعُ الْحَدِيثَ مِنْكَ فَأَزيدُ وَأَنْقُصُ قَالَ: أَنَّ كُنْتَ تُرِيدُ مَعَانِيهُ، فَلا بَأْسَ"(٥)، ويعلّق المجلسيُّ على الرواية بالقول: "أي إن كنت تقصد حفظ معانيه، فلا تختل بالزيادة، والنقصان، فلا بأس بأن تزيد وتنقص في العبارة، وقيل: إن كنت تقصد بالزيادة، والنقصان، فلا بأس بأن تزيد وتنقص في العبارة، وقيل: إن كنت تقصد

١ -غفاري على أكبر: دراسات في علم الدراية، - ١٩٠.

٢-الطوسي: عدة الأصول - ١/ ١٥٢.

٣- مرآة العقول -٢/ ٢٦٤

٤ - معارج الأصول -١٥٣

٥ - الكُليني: الكافي - ١/ ٦٧

وتطلب بالزيادة، والنقصان إفادة معانيه فلا بأس، وعلى التقديرين يدلُّ على جواز نقل الحديث بالمعنى، وتفصيل القول في ذلك أنَّه إذا لم يكن المحدِّث عالمًا بحقائق الألفاظ، ومجازاتها، ومنطوقها، ومفهومها، ومقاصدها لم تجز له الرواية، وأمَّا إذا كان ألمَّ بذلك فقد قال طائفة من العلهاء لا تجوز إلَّا باللفظ أيضًا"(١).

وممّا تقدّ م يتضح أنّ المجوّزين توافقوا على اشتراط أهليّة الراوي العلميّة، واللغويّة، والعلم بدلالة الألفاظ، وعلوم الفقه، والأصول التي من شأنها أن تقيد الرواي في اختيار ما يرادف الألفاظ الأصليّة للحديث من دون تغيير للمعنى، "فإذا كان الراوي أعلم بدقائق اللغة وأعرف بظروف صدور النّصّ وبيئته، كان احتهال التغيير فيها ينقله الينا بالمعنى أضعف درجة، وأقل خطورة من راو ليس له هذا العلم بدقائق اللغة، وظروف صدور النّص وبيئته، كها يقال ذلك في روايات عهار الساباطي التي كانت ثقافته اللغويّة ضعيفة، فحصل الارباك والاضطراب، والتهافت في كثير من رواياته "(٢)، وهذه الشروط أيضًا كانت ناظرة إلى نقل الرواية مشافهة؛ لكن عندما تيسّرت الكتابة وتوفّرت أدواتها فلا أظن أنّ هناك عذرًا لمن يحدث من غير كتابه، ومن حدّث بالمعنى وكتابه بين يديه فهو مقصّم إذا أخطأ في نقل اللفظ.

# بنو إسرائيل يقرضون لحومهم إذا أصابها البول

روى الشيخ في التهذيب بسنده عن محمَّد بن أحمد بن يحيى، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن داود بن فرقد، عن أبي عبد الله على قال: "كَانَ بَنُو إِسْرَائِيل إِذَا أَصَابَ أَحَدَهُمْ قَطْرَةُ بَوْلٍ، قَرَضُوا كُومَهُمْ بِالْقَارِيضِ، وَقَدْ وَسَّعَ اللهُ عَلَيْكُمْ إِلَاقَ سَع مَا بَيْنَ السَّاَءِ وَالأرض، وَجَعَلَ لَكُمُ اللَّاءَ طَهُ ورًا، فَانْظُرُوا كَيْفَ تَكُونُونَ "(").



١ - المجلسي: مرآة العقول - ١/ ١٧٤

٢- الجُواهري، السيخ حسن: القواعد الأصوليَّة -٣/ ٣٦٩

٣- تهذيب الأحكام -١/ ٣٥٦،

تأوَّل الفيض الكاشاني دلالة الرواية على أنَّ "قرض بني إسرائيل لحومهم إنَّم كان من بول يصيب أبدانهم من خارج، لا أنَّ استنجاءهم من البول كان بقرض لحومهم، فإنَّه يؤدِّي إلى انقراض أعضائهم مدَّة يسيرة، وكأنَّ أبدانهم كانت كأعقابنا، لم تدم بقرض يسير، أو لم يكن الدم نجسًا في شرعهم، أو كان معفوًا عنه، والعلم عند الله"(١)؛ لكن الحق أنَّ الخبر مع صحَّة سنده نقل بالمعنى، والأصل فيه كما جاء في الوسائل عن على بن إبراهيم في تفسير قوله تعالى : ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانْت عَلَيْهمْ ﴾ (٢)، قال: "إنَّ الله كان فرض على بني إسرائيل الغسل والوضوء بالماء، ولم يحلُّ لهم التيمُّم، ولم يحَّل لهم الصَّلاة إلَّا في البيع والكنائس والمحاريب، وكان الرجل إذا أذنب جرح نفسه جرحًا متينًا فيعلم أنَّه أذنب، وإذا أصاب أحدهم شيئًا من بدنه البول قطعوه، ولم يحًل لهم المغنم، فرفع ذلك رسول الله عَن أُمّته "(")، فيرى أحد الباحثين المعاصرين أنَّ التأويل أخذ منحى آخر بعد أن أورد الرواية الأخبرة، وهي تحمل لفظًا يحتمل أنَّه وقع فيه التغيير جرَّاء نقله بالمعني، فيقول: إنَّ "الضمير المفرد-في لفظة قطعوه-راجع إلى الرجل، يعني أنَّ بني إسرائيل تركوه، واعتزلوا عنه، ولم يعاشروه، أو منعوا دخوله المعبد في اليوم، وبعض الراوة زعم أنَّ الضمير المفرد، راجع إلى البَدن أي الجزء المُصاب بالبول، فنقله بالمعني، فصار ذلك موجبًا لتحيّر الباحث عن معناه، غير أنَّ اليهود كذَّبوا الخبر، وقالوا بعدم هذا الحكم في مذهبهم، وأمَّا القطع بمعنى الهجران والإبعاد أو المباعدة فلم ينكروه، ومثله معروف في شريعتهم، كما في قوله تعالى حكاية "(٤).

## رأي واستنتاج:

تبين أنَّه طالما التأويل مرتبط ارتباطًا وثيقًا بالألفاظ فلابدَّ حينئذ من اشتراط إيراد اللفظ كما صدر من المعصوم الله حتَّى يحقُّ لنا أن نتعاطى معه ونحاكمه،

١ - الوافي - ٦/ ١٧

٢ - الأُعراف: ١٥٧

٣- وسائل الشيعة - ٣/ ٣٥١

٤ - غفاري علي أكبر: دراسات في علم الدراية - ٢٤٩

فالألفاظ أوعية المعنى، فإذا تم التلاعب بالألفاظ حينها، لا يمكن أن نجري عليه قواعد التأويل، لأنّنا فقدنا جزءًا من القرائن اللفظيَّة التي يمكن أن تساعدنا فيها لو صرفنا دلالة اللفظ إلى غير ظاهره، سيَّها أنَّ المعنى المعجمي للمفردة يُحتِّم علينا أن نخصَّ تلك اللفظة ذاتها، لا اللفظة المرادفة لها التي تصرف فيها الراوي، وهذا شرط مهم من شرائط صلاحيَّة المفردة اللفظيَّة للتأويل.

### المبحث الثاني

## الأسباب الموجبة للتأويل عند علماء الدراية

التأويل حالة استثنائية، فالأصل هو الأخذ بالظاهر، لذلك لا يُلتجأ إليه إلا بعد الاضطرار، من صرف اللفظ عن مدلوله المتداول، والمتبع للشروحات الحديثيّة عند الإماميَّة - التي تُعدُّ من أهم ميادين العمل في الصناعة الحديثيّة - يجد أنَّه م تعاملوا مع ظواهر الألفاظ على وفق ما يتبنَّاه الأصوليُّون من اعتبار حجِّيّة ظواهر النُّصوص والعمل بها، ممَّا جعلهم يأخذون بها طالما توفَّرت فيها ملاكات الخبر، وهذا ما دعاهم إلى تقديم المعنى المتبادر من الظاهر على المعنى المؤول، فلا يلجأ الشارح إلى التأويل إلَّا بتوفُّر الدواعي له؛ إذ الأصل عنده الحقيقة الله ما ثبت بالدليل ضدها.

وسندرس في هذا المبحث الأسباب التي دفعت على الدراية إلى تأويل الحديث، فلم نخص فيه المحدِّثين الذين كان جلُّ اهتهامهم: جمع وتدوين، وتصنيف الروايات من دون الغوص في مداليلها، أو التعرُّض لمتونها؛ لأنَّنا "كثيرًا ما نجد أناسًا أتقنوا رواية الحديث وكانوا في ذلك موضع الثقة؛ ولكنَّهم لم يتقنوا تما الدراية فتجدهم محدثين، ولكنَّهم غير فقهاء كها نجد على العكس أناسًا يجيدون الدراية والفقه، ولكنَّهم في الرواية والنقل ذوو بضاعة مزجاة لا تفي بالغرض فتجدهم فقهاء في دراية المتن وفهمه؛ ولكنَّهم غير محدثين وبجانب هذا



الفريق وذاك نجد أناسًا كانوا جهابذة العلم في الرواية والدراية؛ إذ تجدهم محدثين وأثمَّة نقد وتمحيص وفقه بآن واحد"(١).

وعلى هذا الأساس تتبلور وظيفة الباحث عن فقه الحديث المتمثّلة في "بيان مضمون النَّصّ وان استدعى التأويل لوجود عناصر الرمز والإشارة والكناية والمجاز ـ أحيانًا ـ وذلك باعتهاد وسائل وأدوات العربيَّة لتعيين المراد شأنه في ذلك شأن البحث القرآني"(٢).

ولاشكً أنَّ لجوء علماء الدراية لتأويل النَّصّ كان مستندًا إلى أسباب موضوعيَّة قائمة على أساس رفع التناقضات بين مداليل تلك الألفاظ فيما لوجاءت مختلفة للوهلة الأولى، أو أنَّها لجوء احترازي لمنع استهداف تلك النُّصوص للنقد والتسقيط أو أنَّ هناك عوائق تقع أمام فهم المدلول الظاهري المتبادر منها؛ كونها عصيَّة على الفهم الأوَّلي أو وجود مشترك لفظي يجعل الاحتمال وارد في أكثر من مورد؛ إذ "إنَّ دراية الحديث تقود إلى فهم المراد الصحيح منه، أمَّا مجرَّد الرواية دون الدراية فقد توقع الشخص في نقيض المقصود، أوقد يبقى جاهلًا بسيطًا بالمراد، أو قد يعرف وجوها من وجوهه أو بطونه فقط "(۳).

المطلب الأوَّل

اختلاف الحديث

وصف الشهيد الثاني عمليَّة الاختلاف الواقعة بين الأحاديث بقوله: هو أن يكون حديثان متضادًان بالمعنى ظاهرًا، فخصَّ التضاد بينها بالظاهر منها وليس بالتضاد الحقيقي، معلَّلًا ذلك بقوله: إنَّ الاختلاف قد يمكن معه الجمع بينها، فيكون الاختلاف ظاهرًا وباطنًا(٤)، وعلى فيكون الاختلاف ظاهرًا وباطنًا(١٤)، وعلى

١ - محمَّد أديب صالح: لمحات في أصول الحديث-٧٤، الصباغ محمَّد لطفي: الحديث النبوي - ١٥١.

٢- فلاح رزاق جاسم: فقه الحديث بين النظرية والتطبيق - ٢٤٦

٣-الشيرازي السيِّد مرتضى: المعاريض والتورية - ١٣٠

٤ - يُنظر: البداية في علم الدراية - ٣٣

التقديرين فالاختلاف ظاهرًا متحقَّق.

وتُعدُّ ظاهرة اختلاف الحديث من أهمِّ الظواهر التي أعاقت الفهم السليم للنصوص الشريفة؛ بل "لعلُّها أقدم مسألة من مسائل علم الأصول التي اهتمَّ بها العلماء، والدليل على اهتمامهم الكبير لها أنَّ العلماء محدثين، ومتكلِّمين وفقهاء حاولوا معالجتها والتأليف فيها"(١)، ولم تكن قضيَّة اختلاف الحديث منحصرة في المدرسة الإماميَّة؛ بل إنَّ فقهاء المذاهب الإسلاميَّة أيضًا قد تطرَّقوا إليها، أمثال الشافعي في اختلاف الحديث، وابن قتيبة في تأويل مختلف الحديث، وابن فورك في مشكل الحديث وبيانه، والطحاوي في شرح مشكل الآثار لتأويل الأحاديث المتعارضة، وكذلك يُعدُّ اختلاف الحديث من أهم أسباب بروز ظاهرة التأويل، وقد لا نبالغ إن قلنا إنَّ التأويل والاختلاف أمران متلازمان، فحيث ما وجد التأويل وجد الاختلاف، بغض النظر عن نوع الاختلاف وموطنه؛ لأنَّ من أهمِّ أسس وجود التأويل ووقوعه هو حلّ الاختلاف.

ومَّا يُلحظ أنَّ اختلاف الأحاديث أدَّى إلى التشكيك في بعض المسائل الاعتقاديَّة كما في المشكِّكين في الأحاديث التي جاءت من طريق أهل السُّنَّة؛ إذ اتَّخذها الملاحدة وسيلة للتشكيك بأصل النبوَّة والرسالة أو في أحاديث أهل البيت على التي اتَّخذها جماعة من العامَّة والزيديَّة في التشكيك في الإمامة (٢).

ويعدّ الشيخ الطوسي أوَّل من شغل نفسه بهذا المُشكل من الروايات، فكتب كتابه (تهذيب الأحكام) في تعارض الأخبار ومعالجتها، بناءً على ما علمه من أنَّ عددًا من البسطاء من الشيعة قد تركوا المذهب لأجل ما رأوه من اختلاف الرواية وتعارضها، فصنَّف كتابه لشرح كتاب (المُقنعة) العائد إلى شيخه المفيد، وقد أشار إلى ذلك في مقدِّمة كتابه (تهذيب الأحكام) فقال: "إنَّ أحاديث أصحابنا



<sup>-</sup>١ -هاشم الهاشمي: تعارض الأدلَّة واختلاف الحديث - ١٧٣

٢ - المصدر نفسه - ١٧٤

فيها من الاختلاف والتباين والمنافاة والتضاد حتَّى لا يكاد يتَّفق خبر إلَّا وبإزائه ما يضاده، ولا يسلم حديث إلَّا وفي مقابلته ما ينافيه، حتَّى جعل مخالفونا ذلك من أعظم الطعون على مذهبنا، وتطرقوا بذلك إلى إبطال معتقدنا، وذكروا أنَّه لم يزل شيوخكم السلف، والخلف يطعنون على مخالفيهم بالاختلاف الذي يدينون الله تعالى به، ويشنعون عليهم، بافتراق كلمتهم في الفروع، ويذكرون أنَّ هذا مَّا لا يجوز أن يتعبَّد بـه الحكيـم، ولا أن يبيـح العمـل بـه العليـم، وقـد وجدناكـم أشـدُّ اختلافًا من مخالفيكم، وأكثر تباينًا من مباينيكم، ووجود هذا الاختلاف منكم مع اعتقادكم بطلان ذلك دليل على فساد الأصل، واعتبر أنَّه بسبب ذلك رجع جماعة عن اعتقاد الحق"(١).

وتتجلَّى منهجيَّة الشيخ الطوسي في حلِّ الاختلاف بين الأحاديث من خلال الجمع والتوفيق بينهما ما أمكن، فكان التأويل محورًا أساسيًّا من خلال توظيفه بشكل كبير في حلَّ الاختلاف، ويظهر ذلك جليًّا فيها جاء في آخر مقدِّمة كتاب التهذيب؛ إذ يقول "ومهم تمكّنت من تأويل بعض الأحاديث، من غير أن أطعن في إسنادها، فإنِّي لا أتعداه، واجتهد أن أروى في معنى ما أتأوَّل الحديث عليه حديثًا آخر يتضمَّن ذلك المعنى؛ أمَّا من صريحه، أو فحواه؛ حتَّى أكون عاملًا على الفتيا، والتأويل بالأثر، وإن كان هذا مَّا لا يجب علينا؛ لكنَّه مَّا يؤنس بالتمسُّك بالأحاديث "(٢).

وقد أرجع علماء الإماميَّة أغلب الاختلاف بين الروايات إلى أمور عدَّة اعتمادًا على ما جاء في الروايات، كمبدأ التقيَّة لحفظ حياة الأئمَّة وأصحابهم، وكون الأئمَّة تقصَّدوا بث الخلاف بين الأصحاب حقنًا لدمائهم (٣)؛ ولأنَّ كلام

١ - تهذيب الأحكام- ١/ ٢

۲ – المصدر نفسه: ۱/ ۳

٣- الشيخ الأنصاري: فرائد الأصول- ٢/ ٨٠٩

一些であっている。

الأئمَّة إلى يسع لمعاني كثيرة، وإنَّ فيه طبقات من الباطن، فيبدو بعضه على خلاف بعضه الآخر؛ إذ يجيبون بأجوبة مختلفة تحتاج إلى نوع من التوجيه (۱)، والعديد من الأخبار تؤكِّد أنَّ في كلام الأئمَّة الله سبعين وجهًا ممكنًا (۱)، بالإضافة إلى وجود الدسِّ والكذب والتزوير والوهم من الراوي، التصحيف، وغيرها.

ولأجل ذلك سعى العلماء إلى معالجة هذا الاختلاف بالجمع والتوفيق بينها إن أمكن، والترجيح بينها في حال استقرَّ التعارض بينها، فلا يتمُّ فهم دلالة النَّصّ فهماً سليًا، واستنباط الأحكام الشرعيَّة منها استنباطًا صحيحًا إلَّا بمعرفة مختلف الحديث، وما من عالم إلَّا وهو مُضطرٌ إليه ومفتقر لمعرفته، ولذا فقد تنوَّعت عبارات العلماء في بيان مكانته وعظيم منزلته؛ إذ "إنَّ عمدة الاختلاف إنَّما هي كثرة إرادة خلاف الظاهر في الأخبار، أمَّا بقرائن متَّصلة خُفيت علينا من جهة تقطيع الأخبار، أو نقلها بالمعنى، أو منفصلة "(")، لذا فإنَّ من الأمور المهمَّة في قضيَّة حلِّ الاختلاف، هو رصد القرائن المحيطة بالنَّصّ التي يمكن أن تقودنا إلى دلالات أخرى لم تكن ظاهرة إذا لم نضع أيدينا على تلك القرائن، ونستشعر ما توحي إليه من خلال توجيه الذهن إليها؛ "لأنَّ التخالف بين الأدلَّة يلوح من ظاهرها لا من واقعها؛ وذلك أنَّها بعد الجمع بينها بما يُعرف بالجمع الدَّلاليّ العرفي تنتهي إلى توافق"(أ).

ولقد حاول الشيخ الطوسيُّ في كتابيه التهذيب والاستبصار تيسير فهم التأويل الصحيح للأحاديث المختلفة بسبل شتَّى، مع بيان كيفيَّة الجمع بينها، "فإن كان متى عمل بأحد الخبرين أمكن العمل بالآخر على بعض الوجوه،

١ - المصدر سابق - ١ / ١١٥

٢- يُنظر: البحراني الشيخ يوسف: الدرر النجفية من الملتقطات اليوسفية،:٨٨٠٨٧، الفيض الكاشاني: الأصول الأصيلة -١٨٠١٧

٣-الأنصاري، الشيخ مرتضى: فرائد الأصول- ٤ / ١٣٠

٤ - الفضلي الشيخ عبدالهادي: الوسيط في قواعد فهم النصوص - ١٢٧

وضرب من التأويل كان العمل به أولى من العمل بالآخر الذي يحتاج مع العمل به إلى طرح الخبر الآخر؛ لأنّه يكون العامل بذلك عاملًا بالخبرين معًا، وإذا كان الخبران يمكن العمل بكلِّ واحد منها وحمل الآخر على بعض الوجوه، وضرب من التأويل، وكان لأحد التأويلين خبر يعضده أو يشهد به على بعض الوجوه صريحًا، أو تلويحًا لفظًا، أو دليلًا، وكان الآخر عاريًا من ذلك كان العمل به أولى من العمل به لا يشهد له شيء من الأخبار، وإذا لم يشهد لأحد التأويلين خبر أخر، وكان متحاذيًا كان العامل مخيرًا في العمل بأيّها شاء، وإذا لم يكن العمل بواحد من الخبرين، إلّا بعد طرح الآخر جملة لتضادهما؛ وبعد التأويل بينها كان العامل أيضًا من جهة التسليم "(۱).

ولنا أن نتلمّ سرؤية الكُلينيِّ في نظرته إلى اختلاف الروايات التي أوضح معالمها في مقدِّمة كتابه (الكافي)، بالقول: "فاعلم يا أخي أرشدك الله، أنّه لا يسع أحدٌ تمييز شيء ممّا اختلفت الرواية فيه عن العلماء - يعني الأئمّة الله برأيه، إلّا على ما أطلقه العالم الله بقوله: اعرضوها على كتاب الله فيا وافى كتاب الله في فخذوه، وما خالف كتاب الله فردوه"(٢)، فيعلِّ قالمجلسيُّ على كلام المصنّف بالقول: "المراد بالروايات المختلفة التي لا يحتمل الحمل على معنى يرتفع به الاختلاف بملاحظة جميعها، وكون بعضها قرينة على المراد من البعض، لا التي يتراءى فيها الاختلاف في بادئ الرأي، وطريق العمل في المختلفات الحقيقيَّة كها ذكره بعد شهرتها، واعتبارها العرض على كتاب الله، والأخذ بموافقه دون مخالفة، ثمّ الأخذ بمخالف القوم، ثمّ الأخذ من باب التسليم بأيها تيسَّر "(٣)، فالذي يبدو من كلام المجلسي أنَّ ما عناه الكُلينيُّ باب التسليم بأيها تيسَّر "(٣)، فالذي يبدو من كلام المجلسي أنَّ ما عناه الكُلينيُّ

١ - الإستبصار-١ / ٤

٢ – الكُليني: الكافي: مقدمة المؤلف - ١ / ٢٢

٣- مرآة العقول- ١/ ٢٢

باختلاف الحديث هو الاختلاف الحقيقي الذي يسمَّى بـ (التعـارض) عند الأصوليين، لا الاختلاف الذي يرتفع بإمكانيَّة الجمع أو التوفيق بينها.

### المطلب الثاني

# التصدِّي لعمليَّة النقد الحديثي

من المعلوم أنَّ هناك منهجين لنقد الحديث، الأوَّل منه هو النقد السّندي، والثاني هو النقد المسّندي، والثاني هو الثاني دون الأوَّل؛ لأنَّنا نتعامل مع متن الحديث المكوَّن من ألفاظِ وعباراتِ التي هي مناط التأويل.

وتتركَّز مهمَّة النقد المتني عند نقاد الحديث في البحث حول صحَّة نسبة متن الحديث إلى المعصوم للله؛ ولأن القضيَّة عندهم هي تصحيح النسبة، فهم يقفون على المعنى المشكل أو الذي لا يقفون فيه على المراد منه، فيطلقون عليه صفة الضعف بدعوى تعارضه مع الأدلَّة الأخرى، ومن ثمَّ الحكم بعدم صحَّة انتسابه إلى المعصوم للله.

ولذلك يضطر على الدراية في بعض الأحيان، إلى تأويل الظاهر من دلالة اللفظ الذي يواجه سهام النقد، مع أنَّ السَّنديدلّ على صحَّة الطريق الناقل، وانتسابه إلى المعصوم الله فيكون التأويل في هذا الموضع بمثابة احتراز، أو عمليَّة تصدي للمهارسة النقدية التي ينتهجها نقاد الحديث سواء صدر ذلك، من المخالفين أم من المدرسة الحديثيّة الإماميَّة ذاتها، سعيًا للدفاع عن النُّصوص قبل التفكر في إهماها، أو التفريط هها.

ولقد وضع علماء المسلمين، ومنهم علماء الإماميَّة قواعد لنقد المتن، كمخالفة القرآن الكريم، أو مخالفة العقل، أو مخالفة حقائق التاريخ، أو ركاكة البنية اللفظيَّة، أو المعنويَّة للحديث وغير ذلك؛ لكن تبقى هذه القواعد نافذة وفاعلة، إذ لم يكن هناك مخرج لتلك الثغرات التي يمكن من خلالها ممارسة العمليَّة النقديَّة، وسد



هذه الثغرات يكون من خلال صرف الظاهر من اللفظ إلى دلالة أخرى يحتملها اللفظ فحينئذ تدفع تلك الشبهات التي احتج بها النقاد.

## مفهوم نقد الحديث

## النقد في اللغة:

النقد والتنقاد: تمييز الدراهم، وإخراج الزيف منها، ونقدت له الدراهم وانتقدتها: إذا أخرجت منها الزيف، وناقدتُ فلانًا: إذا ناقشته في الأمر، ونقدَ النشر، ونقدَ الشعر: أظهر ما فيهما من عيب أو حسن "(١).

### المعنى الاصطلاحي:

جاءت عدة تعاريف اصطلاحية لنقد الحديث لا تخرج عن مداليله اللغويّة والمختار منها ما عرّفه: بأنّه "الحكم على الرواة تجريحًا أو تعديلا، بألفاظ خاصّة ذات دلائل معلومة عند أهله، والنظر في متون الأحاديث التي صحّ سندها، لتصحيحها أو تضعيفها ولرفع الإشكال على بدا مشكلًا من صحيحها ودفع التعارض بينها، بتطبيق مقاييس دقيقة "(٢).

ومن خلال التعريف يتَّضح أنَّ نقد الحديث أعم من نقد المتن، وأنَّ وظيفته لا تنحصر في ردِّ الحديث، وتميز الصالح من الطالح وحسب؛ بل "اعتبر أنَّ رفع الإشكال والترجيح، ودفع التعارض بينها، نوع من النقد، وهو صحيح إذا علمنا أنَّ النقد تارةً يُراد به تفسير النَّصّ، وأخرى تقييم النَّصّ "(٣)، فلا يصحُّ نقد الحديث، والحكم عليه بالوضع لعلامات في متنه قبل فهمه فهمًا صحيحًا بالضوابط، والمعايير المعروفة في فقه الحديث؛ لأنَّ "الأخبار التي تدلُّ على طرح ما يخالف الكتاب، لا تمنع من الأخذ بالخبر الذي لا يوجد مضمونه في الكتاب؛ لعدم صدق المخالفة حينئذ؛

١ - ابن منظور: لسان العرب، مادة (نقد) .

<sup>·</sup> رود ٢-الجوابي محمَّد طاهر: جهود المحدثين في نقد متن الحديث - ٩٤

٣-قاسم البيضاني: مباني نقد متن الحديث - ١٨

بل تمنع من الأخبار المخالفة لمضمون الكتاب "(۱)؛ لذلك يقول الشيخ الأنصاري: "وثمّا يدلُّ على أنَّ المخالفة لتلك العمومات لا تُعنّد مخالفة: ما دلّ من أخبار على بيان حكم ما لا يوجد حكمه في الكتاب والسُّنّة النبوية؛ فبناءً على تلك العمومات لا يوجد واقعة لا يوجد حكم فيها "(۱)؛ لذلك تراهم أحيانًا يحكمون على بعض الأحاديث بالضعف، والوضع وإن كانت صحيحة؛ لكنّها ضعيفة المبنى والسّند، وأحيانًا أخرى تصحُّ النسبة عندهم، لكن يتوقف في تفسيرها؛ لأنّ العقل لا يبلغ إدراكها كما في الأحاديث المتشابهة التي يشكل معناها.

فالأصل عند علماء الدراية أنَّ وجود الاختلاف الظاهر بين الحديث وآخر غيره، أو بين حديث ودليل شرعي آخر، لا يُبرر ردَّ الحديث إن أمكن الجمع والتوفيق بينهما، التي يكون فيها التأويل، أحد تلك الوجوه المقبولة في الجمع والتوفيق، فإن لم يمكن الجمع، صار إلى القول بالتعارض المستلزم للترجيح، فيُعمل بالراجح وترك المرجوح، هذا مع كون الحديث يرتقي إلى درجة الاعتبار، وإلا فليس هناك مجال للمعارضة بين حديث ضعيف ودليل شرعى آخر.

والمرحلة التي تسبق نقد الحديث هي مرحلة تحليله وبيان مواضع الخلل فيه؛ لأنَّ "نقد المتن أو النَّصّ لا يتمُّ ويكتمل دفعة واحدة، كأي ظاهرة علميَّة تخضع لعوامل التطور والارتقاء قبل أن تتبلور في قانون وإطار ثابتين، فلابدَّ من المرور بمراحل عدَّة أو خطواتٍ تسبق عمليَّة النقد نفسها"(٣)، ليتمكَّن الناقد بعدها من تطبيق القواعد المنهجيَّة على النَّصّ فالنقد عند المحدثين هو "الحكم على الرواة تجريحًا، أو تعديلًا بألفاظ خاصَّة ذات دلائل معلومة عند أهله، والنظر في متون الأحاديث التي صحَّ سندها لتصحيحها أو تضعيفها لرفع الإشكال عمَّا بدا



۱ –المصدر سابق– ۷۹

٢ -فرائد الأصول - ١/ ٢٤٨

٣- حسين سامي شير على، القواعد المنهجيَّة لنقد متن الحديث - ٤٢.

مشكلًا من صحيحها ودفع التعارض بينها، بتطبيق مقاييس دقيقة "(١)، ولا يتأتّى ذلك إلّا بإعمال الفكر، والعقل وتقليب وجوه النظر والاستدلال، وهو منهج يلزم عنه حفظ نظام الشريعة، وضبط الأقوال، والأحكام فبتسليط الضوء على المتون وإخضاعها للدرس العلمي والمنهج التحليلي تظهر ثمرته في ردِّ جملة من المتون لعدم خضوعها للمقياس العلمي (٢).

ومن المعلوم أنَّ أهم القواعد النقديَّة التي يعتمد عليها نقَّاد الحديث مخالفة دلالة المتن للعقل، المسهَّة (قاعدة عرض الحديث على العقل)، إلَّا أنَّ هذه القاعدة غير مطّردة؛ فمع أنَّ "العقل ميزان صحيح، وأحكامه يقينيَّة لا كذب فيها، غير أنَّك لا تطمع أنَّ تزن به أمور التوحيد والآخرة، وحقيقة النبوَّة، وحقائق الصفات الإلهيَّة، وكل ما وراء طوره؛ فإنَّ ذلك طمع في محال "(٣).

وهكذا نجد أنّ علماء الإماميَّة يميلون إلى عدم هدر النَّصّ الحديثي مقابل العقل، أو العلم أو غير ذلك، ما لم يكن الأمر عقلًا بديهيًّا نظريًّا، أو عمليًّا أوَّليًّا، أو حقائق علميَّة قاطعة، فحركة نقد المتن على أساس العقل لعمليات نقديّة أكبر، غير مقبولة كثيرًا عند علماء الإماميَّة، من خلال رصد تعاطيهم مع النُّصوص أو قبولهم لها(٤).

ولذا تجد الشريف المرتضى يصنّف الأخبار المخالفة للعقل على صنفين: "فضرب يمكن في تأويل له مخرج قريب لا يخرج إلى شديد التعسف وبعيد التكلف فيجوز في هذا الضرب أن يكون صدقًا، فالمراد به التأويل الذي خرجناه، فأمّا ما لا مخرج له ولا تأويل إلّا بتعشف وتكلُّف يخرجان عن حدِّ الفصاحة؛ بل عن حدّ السداد فإنّا نقطع على كونه كذبًا، لاسيّما إذا كان عن نبيٍّ، أو إمام

١ - الجوابي، محمَّد طاهر: جهود المحدثين في نقد متن الحديث النبوي- ٩٤

٢- يُنظر: فلاح رزاق جاسم: فقه الحديث بين النظرية والتطبيق- ٣٩

٣- ابن خلدون: مقدمة ابن خلدون -٣٦٥

٤ - حب الله حيدر: نقد المتن في التجربة الإماميَّة - ٣٥

مقطوع فيهم على غاية السداد، والحكمة والبعد عن الألغاز والتعمية" (١١).

ومن القواعد المعلومة أنَّ الرواية إذا جاءت مخالفة لصريح المعقول، أو موجباته، بحيث لا تقبل أي تأويل، أو تكون ممَّا يدفعه الحس والمشاهدة، فإنَّما تُرد ويُعلم بطلانها؛ لأنَّ الشرع الحنيف لا يأتي بمحالات العقول، والسُّنَّة من الوحي، فلا يمكن أن تحتوي على ذلك، لذا فإنَّ نقد الحديث بمجرَّد العقل يفتح بابًا إلى الرَّد بالهوى؛ لأنَّ بعض الأحاديث التي وقعت فيها أيَّة مخالفة تكون مؤوَّلة عند بعض، وغير مؤوَّلة عند آخر، فيسقطها من لا يمكن التأويل.

كذلك الحال في القاعدة النقديَّة القائلة بردِّ ما جاء مخالفًا للقرآن الكريم؛ إذ إنَّ هذه القاعدة إذا عُمل بها على وفق النسب الأربعة (٢) عند أهل المنطق فإنَّ من شأنه أن "يقلّل كثيرًا من مخالفة الحديث الموجود بين أيدينا للكتاب الكريم، ويعطّل بشكل لافت نسبيًّا مجال نقد المتن انطلاقًا من مبدأ مخالفة القرآن الكريم، وهو أحد المبادئ الأساسيَّة في نقد متون الحديث والسُّنَّة؛ إذ قلّها تجد نصًّا يباين مباينةً تامَّة للقرآن العزيز، بحيث تغدو المباينة صريحة وجريئة وواضحة "(٣).

ومن الروايات التي حاول العلماء إيجاد مخرج لدلالتها المشكلة، سعيًا لإبعاد اعتراض النقَّاد ووصفها بالضعف.

## طول آدم ﷺ حين هبط به إلى الأرض

جاء في الكافي عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن مقاتل بن سليمان قال: سألت أبا عبد الله الله على كم كان طول آدم الله حين هبط به إلى الأرض وكم كان طول حواء؟، قال: وجدنا في كتاب علي بن أبي طالب أنَّ الله عَلَى لمَّا أهبَطَ آدَم وزوجَتهُ حَوَاء إلى الأرض كانتْ رِجْلاه بثنيَة الصَفا



١ - رسائل الشريف المرتضى - ١/ ٤١٠

النسب بين الفاهيم أربع: التساوي، والعموم والخصوص مطلقًا والعموم والخصوص من وجه، والتباين، المظفر، الشيح
 محمَّد: المنطق - ٦٦

٣- حب الله حيدر: نقد المتن في التجربة الإماميَّة -الأصول والتجارب - ٢٤

ورأسَهُ دونَ أَفُقِ السَّمَاءِ، وأَنَّهُ شكا إلى الله ما يُصيبَهُ مِنْ حَرِّ الشَّمْسِ، فأوحَى اللهُ عَمزَةً اللهُ عَبرئيلَ اللهُ أَنَّ آدمَ قَد شَكا ما يُصِيبَهُ مِنْ حَرِّ الشَّمْسِ فأغَمزَهُ غَمزَةً وَصَيرٌ طُولَه عَمرزةً فَصَيرٌ طُولَها خَسَةً وَصَيرٌ طُولَها خَسَةً وَثلاثين ذراعًا بذرعها"(۱).

وقد وصف المازندراني بها في الرواية من الغرابة المتنية قائلاً: "لا خفاء ما فيه من الغرابة والإشكال؛ إذ قامة كلِّ أحد ثلاثة أذرع، ونصف بذراعه، وليس أحد سبعين ذرعًا أو ثلاثين ذراعًا بذراعه، فهو مع كونه خلاف الواقع، يوجب خروج اليدعن استواء الخلقة، والحوالة على المجهول، والذي يخطر بالبال من باب الاحتهال أنَّ ضمير ذراعه وذراعها راجع إلى آدم وحواء باعتبار فردًا آخر من الرجل والأنثى المعلومين في عصره و من من باب الاستخدام، وفي رواية مسلم عن النبي عَلِي قال: (خلق الله أدم على صورته وطولُه سِتُونَ ذراعًا)، ولا شكَّ أنَّ المراد بالذراع في حديثه الذراع المعهود في عصره عَلِي الله المنافية والموالة على المجهول، والدوي، وهو مؤيَّد لما ذكرناه، وأمَّا قوله ستون ذراعًا فيمكن أن يكون من سهو الراوي، وتحوه و تبديل السبعين بالستين و همل الذراع في حديثنا على ما يذرع به الثوب، ونحوه مع كونه بعيدًا جدًّا لا يدفع القصور في الحوالة على المجهول والله يعلم. (۱۳)"

ولم يذهب المجلسيُّ بعيدًا عمَّا ذهب إليه المازندراني بوصفه بأنَّه من مشكلات الأخبار ومعضلات الآثار، وأرجع ذلك إلى وجوه عدَّة (٣): -

أحدهما: أنَّ استواء الخلقة ليس منحصًرا فيها هو معهود الآن، فإنَّ الله تعالى قادر على خلق الإنسان على هيئات آخر كلّ منها فيه استواء الخلقة، وذراع آدم الله يمكن أن يكون قصيرًا، مع طول العضد، وجعله ذا مفاصل، أو لينًا

١ –الكُلينِي: الكافي – ٨ / ٢٣٣

٢- شرح أصول الكِّافي - ١٢ / ٣١٧

٣- الأربعون حديثًا - ١/ ٣٢١-٣٢٥

بحيث يحصل الارتفاق به، والحركة كيف شاء.

الثاني: وهو أن يكون المراد بالسبعين سبعين قدمًا من الأقدام المعهودة في ذلك الزمان، فيكون قوله: ذراعًا بدلًا من السبعين، بمعنى أنَّ طوله الآن، وهو السبعون بقدر ذراعه قبل ذلك.

الثالث: وهو أن يكون سُبعون بضمِّ السين تثنية سبع أي صيَّ طوله بحيث صار سُبعيّ الطول الأوَّل، والسُبعان ذراع، فيكون الذراع بدلًا أو مفعولًا بتقدير أعني، وكذا في حواء جعل طولها خُسة بضمِّ الخاء، أي خُس ذلك الطول، وثلثين تثنية ثلث، أي ثلثي الخمس، فصارت خسًا وثلثي خمس، والمعنى أنَّها صارت خمس آدم الأوَّل وثلثيه، فتكون أطول منه، أو بعد القصر فتكون أقصر.

الرابع: ما خطر بالبال بأن تكون إضافة الذراع إليها على التوسعة والمجاز، بأنَّ نسب ذراع صنف آدم الله إليه، وصنف حواء إليها، أو يكون الضميران راجعين إلى الرجل والمرأة بقرينة المقام.

وما تقدَّم يتَّضِح أنَّ نقد ظواهر المتون أمر ضروري عند العجز عن تأويل الألفاظ، أو تعليل الإسناد، إلَّا أنَّ من العلماء من توقف عند العجز عنهما، وعن الترجيح، والجمع بالتأويل هو المنهج الأكثر معقوليَّة في نقد المتون؛ إذ يجب على الناقد ألَّا يتسرَّع في رد الحديث، وتضعيفه؛ بل يؤوَّل عند التعارض ما أمكن، وإن كان التعارض ممَّا لا يقبل التأويل كما في التعارض بين الحديث وبين الدليل القطعى توقف في ثبوت النَّص.

#### المطلب الثالث

## الدَّلالة المشكلة والغامضة للرواية

غموض دلالة الرواية من الأسباب الداعية للتأويل؛ كون دلالة الحديث، لا يتيسر للجميع إدراك المراد منها، فتبرز في هذا الموضع مهمَّة المؤوَّل، في فكُّ رموز تلك الدَّلالة، وهذا ما واجهه علماء الدراية وشرَّاح الحديث في التعاطي مع الحديث المشكل الذي عُرّف بأنَّه "ما اشتمل على ألفاظ صعبة، لا يَعرف معانيها إلَّا الماهرون، أو مطالب غامضة لا يفهمها، إلَّا العارفون "(١)، ولاشكُّ أنَّ انتهاج هذا الطريق، سيعمل على تجنُّب فتح باب المعاني الخرافيَّة، أو إنكار دلالة الرواية من أصلها، فهناك نصوص صحيحة؛ لكن أنكرها بعض المسلمين بدعوى أنَّها لا يستسيغها العقل، وبالتالي قاموا بردِّها من دون أن يفسحوا الطريق لإعمال التأويل بدلالتها. وقد وردت عن آل البيت على أحاديث تصف أحاديثهم بأنَّها صعبة مستصعبة؛ إذ ورد في الكافي عن المفضّل: قال أبو جعفر الله : "يَقُولُ حَديثُنَا صَعْبٌ مُسْتَصْعَبٌ لَا يَحْتَمِلُه إِلَّا مَلُك مُقَرَّبٌ أو نَبِيٌّ مُرْسَلٌ أو مُؤْمِنٌ امْتَحَنَ اللهُ قَلْبَهُ للْإِيان، وأمَّا الْمُسْتَصْعَبُ فَهُ وَ الَّذِي يُهْرَبُ منْهُ إِذَا رئي، وأمَّا الْذَّكْوَانُ فَهُ وَ ذَكَّاءُ الْمؤمنينَ؛ وأمَّا الأَجْرَدُ فَهُ وَ الَّذِي لا يَتَعَلَّقُ بِهِ شيءٌ مِنْ بَيْن يَدَيْهِ، وَلا مِنْ خَلْفِه وَهُو قَوْلُ الله: ﴿ الله نَتَزِلَ أَحْسَن الْخَديث (٢) ﴾ فَأَحْسَنُ الْخَديث حَديثُنا، وَلاَ يَحْتَملُ أَحَدُ منَ الْخَلاَئِق أَمْرَهُ بِكَمَالِه حَتَّى يَحُدَّهُ؛ لأنَّه مَنْ حَدَّ شيئًا فَهُوَ أَكبر مِنْهُ، وَالْخَمَدُ لله على التَّوْفيق وَالإِنْكَارُ هُوَ الْكُفْرُ"(٣).

وذكر المازندراني في هذا الباب أنَّ مفاد هذه الروايات هو "نهي العوام عن التعرّض لما لا يفهمون، ولا يستعدون لإدراكه، ونهي الخواص عن إلقائه على العوام

١ - مقباس الهداية - ١/ ٣١٤.

۲ –الزمر: ۲۲

٣- الكُلّيني: الكافي -١ / ٤٠١

كما قال موسى بن جعفر الله ليونس: "يا يونس أرفق بهم فإنَّ كلامك يدقُّ عليهم، قال: قلت: إنَّهم يقولون في زنديق، قال في: وما يضُّرك أن يكون في يدك لؤلؤة، يقول الناس هي حصاة، وما كان ينفعك أن يكون في يدك حصاة، فيقول الناس لؤلؤة "(۱)(۱)، وقد نهى الحكماء عن مثل ذلك؛ لأنَّ كلامهم يحمل أوجه متعدِّدة، لا يحتمله إلَّا من كان يمتلك مؤهلات تمكنه من استجلاء نصوصهم، فيحمل كلامهم بين طيَّاته وجوهًا مختلفة منها "أن يقصد المتكلِّم الأخبار عن الواقع، ومنها أن ينوي التقيَّة، ومنها أن ينوي التورية ومنها أن ينوي التعريض، ومنها أن ينوي إصلاح ذات البين إلى غير ذلك من الوجوه التي لا يعلمها، إلَّا العالم الكامل الماهر، ولا يستعملها في مواردها، إلَّا الفاضل البارع الماهر"(۱).

وقد يَرِد سؤال في هذا المورد أنَّه إذا كانت الأخبار مشتملة على بعض الحقائق الصعبة التي لا يقدر العقل فك رموزها، فكيف يمكن اعتبار العقل أحد ملاكات حجِّيَّة الخبر، والدليل على صحته والتمييز بين ما كان ممكنًا، وما كان غير ممكن؟ وقد أجاب أحد الباحثين المعاصرين على هذا التساؤل بمستويات عدَّة فقال(1):

الأوَّل: من اللازم أن يأتي هذا الدين الرفيع بمعارف عالية، وتعاليم راقية تُلقى بلسان يأخذ كلّ ذي حَظٍ حَظّه، وطبيعة تلك البيانات الراقية تقتضي اشتهالها على أساليب مناسبة لشأنها.

الثاني: يجب التمييز بين حكم العقل وما يتوهم كونه من العقل فإنَّ رَدِّ الحديث أمر لا يقوم به إلَّا الخبراء وجهابذة العلماء، مع ملاحظة أنَّ حكم العقل القطعي الذي يطرح به الحديث هو ما لو سمع خلافه من المعصوم الله لم تكن تستطيع قبوله، ما لا تركن إليه النفس اعتمادًا على محض الاستبعاد وعدم الاستئناس به.

١ - الشيخ الطوسي: اختيار معرفة الرجال - ٢ / ٧٨٣

٢- شرح أصول الكافي - ١٢/ ٧

۳- المصدر نفسه - ۱۲/ ۷

۱- المصدر فلسه - ۲۱۱ ۷ ٤ - يُنظر: اللنكرودي: أسباب اختلاف الحديث- ٣٥٥

الثالث: لابد من التورُّع والاجتناب عن إنكار ما لم يحصل القطع بعدم صدوره، وعدم التسرع إليه؛ لأنَّ تكذيب ما صدر عنهم الله لا يقل عن الكذب عليهم.

ومن الأحاديث ذات الدَّلالة المشكلة، التي التبس على شراح الحديث معرفة المراد منه فاضطروا إلى تأويله: شاء الله وأراد وقدّر وقضى؛ ولكنَّه لم يُحِبّ ذلك!! روى الكُلينيُّ بسنده عن علي بن إبراهيم، عن محمَّد بن عيسى، عن يونس بن عبد الرحمن، عن أبان عن أبي بصير قال: قُلتُ لأبي عَبد الله اللهِّ: شَاءَ وَأَرادَ وَقدَّرَ وَقَضَى؟ قال: نعم، قُلتُ: وأحَب؟ قال: لا، قُلتُ: وكَيفَ شَاءَ وَأَرادَ وَقدّرَ وَقَضى وَلَمْ يُحْب؟ قال: هكذا خَرَجَ إلينا"(۱).

وعلّق المازندراني على استفهام أبي بصير من الإمام اللي في قوله: (كيف شاء وأراد وقد روقضى ولم يُحب؟) بقوله: "لعلّ السائل لم يعرف معاني هذه الأمور عند تعلقها بأفعال العباد حتّى يعرف أنّها لا تستلزم المحبّة لجميع أفعالهم، والرضابها أو عرّفه ولم يعرف معنى محبته تعالى لأفعالهم، وهو الإثابة بها والمدح عليها، أو عرّفه أيضًا ولم يعرف علة عدم الاستلزام، إذ لو حصلت له المعرفة بتلك الأمور لما خفى عليه وجه عدم الاستلزام ولم يحتج إلى السؤال"(٢).

وقال أيضًا في جواب الإمام الله لأبي بصير (هكذا خرج إلينا) قال: إنّه "من الوحي أو من البيان النبوي، وفيه على الأوّلين زجرًا له على الخطأ في السؤال حيث لم يسأل عن الطرفين المجهولين له وسأل عن علة عدم استلزام أحدهما للآخر، وهذا خلاف قانون التعلم، وعلى الأخير تنبيه له على أنّ الواجب عليه أمثال ذلك بعد حصول أصل المطلب هو التسليم والإذعان، ولا يضره الجهل بلميّة الحكم "(")، سواء دلّ ذلك الحديث على أسرار المبدأ والمعاد أو على الأحكام

١ - الكافي - ١ / ١٥٠

٢-المازندراني: شرح أصول الكافي- ٤ / ٢٧٠-٢٧١

٣-المصدر نفسه- ٤ / ٢٧١

والأخلاق أو على أحوال القرون الماضية والآتية، أو على صفاتهم وكمالاتهم الفائقة على كمالات غيرهم، فإن لانت له القلوب واحتملته ولم تستصعبه وعرف المراد منه، أمّا لكونه ظاهرًا أو لكونه مؤوَّلًا بتأويل موافق لقوانينهم عقلًا ونقلًا فاقبلوه واعملوا به إن كان متعلِّقًا بالعمل، أمَّا إن اشمأزت منه قلوبكم وتقبضت منه وأنكرته أي لم تعرف المراد منه ولم تجدله محملًا صحيحًا فلا تردوه ولا تقولوا هو كاذب؛ بل ردوا علم كنهه وحقيقته إلى أهله هذا إذا لم تجده مخالفًا للكتاب والسُّنَة النبوية مخالفة لا يمكن معها الجمع بينها، وإلَّا فلا ضير في ردِّه(۱).

وبرر المجلسيُّ إجمال الإمام الله جوابه للسائل، وعدم التفصيل أو ذكر السبب بأنَّه هكذا وصل الينا من النبي سَلَّه وآبائنا، "لما كان فهمه يحتاج إلى لطف قريحة، وكانت الحكمة تقتضي عدم بيانه للسائل فاكتفى الله ببيان المأخذ عن التبين العقلي، وكلامه يحتمل وجوهًا "(٢)، وكأنَّه يشير إلى عدم توفر الاستعداد العقلي لدى السائل فأجابه على قدر ما يفهم.

## الأكراد حيّ من إحياء الجن ..!!

المتبادر من الدَّلالة الظاهرة للرواية أنَّها تدلَّ على النهي من التعامل مع هذا الصنف من الناس الأكراد- وتعليل ذلك بحسب الرواية أنَّهم صنف من الصنف الجن، والسؤال هنا: كيف يصحُّ القول: أنَّهم من الجنِّ مع أنَّهم من البشر؟

۱ - يُنظر: مصدر سابق- ۷/ ٥

٢ - مرآة العقول - ٢/ ١٥٦

٣- الكُليني: الكافي: ٥/ ١٨٥ ،الشيخ الطوسي: تهذيب الأحكام: ٧/ ١١ ، الصدوق: من لا يحضره الفقيه ٣/ ١٦

أجاب المجلسيُّ عند عرضه لشرح هذا الحديث على هذا التساؤل بحمل معنى الجنِّ على المعنى المجازي وأنَّهم ليسوا من الجنِّ حقيقة فقال: "ربها يؤوَّل كونهم من الجنِّ، بأنَّهم لسوء أخلاقهم، وكثرة حيلهم أشباه الجنِّ، فكأنَّهم منهم كشف عنهم الغطاء"(١).

وقد عرض السيّد مرتضى الشيرازي لبيان متن هذه الرواية بالقول: "إن الجنّ له إطلاقان: أخص: وهو الجنّ بالمعنى المعهود، أي: ما هو قسيم للإنس، وللملائكة والشياطين، وأعمّ: وهو مطلق المستور، والمختفي والذي لا يُرى، وحيث تعذر المعنى الأوّل، فيُحمل على المعنى الثاني بدلالة الاقتضاء، وهي ما يتوقف صحّة، أو صدق الكلام عليه؛ إذ يتوقف صدق الأكراد بأنّهم حي من إحياء الجن على تفسير الجن بالإطلاق الأعم، أي: الأكراد حي من الإحياء المستورة المختفية؛ لانقطاعهم إلى الجبال عادة في تلك الأزمنة، وفي كثير من الأزمنة الأخرى، فكما أن دلالة الاقتضاء، وتوقف صدق لا ضرر ولا ضرار في الإسلام على تقدير لا تشريع للضرر في الإسلام، أو لا مؤاخذة على الضرر في الإسلام، وأشباه ذلك على الأقوال التي هملتنا على التقدير وصرف اللفظ عن ظاهره؛ لبداهة الضرر التكويني الخارجي" (٢).

ويبدو من التأويلين السابقين أنَّ كلاهما صرف للمعنى الظاهري للأكراد عن معناه الحقيقي إلى معنى مجازي لصفة مشتركة بينها؛ ولكن الذي أظنه أنَّ الرواية جاءت لتعالج مشكلة زمانيَّة مكانيَّة كان يعاني منها شيعة أهل البيت الشيسبب موقف هذه الطائفة، فصدر هذا الحديث للحدِّ من الاختلاط معهم، وبالتالي لا يعني بالضرورة أن يُحمل هذا التحذير والتنفير منهم على الاستمرار إلى زماننا اليوم.

١ - مرآة العقول: ١٩/ ١٤٥

٢ - المعاريض و التورية - ٢٨٠

#### المبحث الثالث

# اتِّجاهات التأويل عند علماء الدراية

لم يكتف علياء الدراية بتوجيه المعنى من خيلال تأويل مدلول ظاهر لفظ المعصوم الله ؟ بل تعدُّدت تلك الاتجاهات لتشمل نواح أخرى غير مرتبطة بالمعنى النذاق للفظ، فذهبوا إلى تأويل الفعل الصادر من المعصوم الله الذي يشكل أحيانًا عائقًا إمام الدَّلالة على المراد منه، لأنَّ بعض الأفعال جاءت مجملة، فتفتح إمام المتلقى احتى الات عديدة على تعيين المراد، كذلك هناك من اتجه إلى البحث في حيثيّات سؤال الراوي، الذي صدرت منه الرواية في ردِّ المعصوم الله على سؤاله؛ إذ إنَّ بعض الأسئلة كانت مبهمة، أو مجملة فلابدَّ من البحث عمَّا أحاط بها من غموض، لاسيَّها أنَّ بعض جوابات المعصوم الله كان فهمها مرهونًا بالفهم الدقيق لسؤال الراوي، وما يطرأ عليه من إضهار لبعض مفر داته، كذلك هناك من سلط الضوء على الجانب البلاغي في النُّصوص المتنية، من خلال فكُّ شفرات الخطاب الحاوي على بعض الأساليب البلاغيّة كالكناية والتورية مثلًا، كل هذه الأمور دعت العلاء إلى البحث والتقصى لكي لا ينقطعوا عن تكرار التأمل، والتدبر والتفكير في نصوصهم، والنظر في كلماتهم مرة بعد أخرى، فقد يُكشف وجهًا جديدًا، أو فرعًا مستحدثًا يمكن استخراجه منها، ولذلك عقدنا العزم في هذا المبحث على دراسة هذه المحاور من خلال المطالب الآتية.

### المطلب الأوَّل

## تأويل فعل المعصوم الم

جاء فيها تقدَّم من البحث أكثر من تعريف اصلاحي للتأويل، ومن هذه التعاريف ما اشتق من التعريف اللغوي فقيل إنَّ التأويل "من الأوَّل أي الرجوع إلى الأصل، وهو إيصال العمل أو الكلام إلى الهدف النهائي المراد منه، فإذا أقدم أحد

على عمل ولم يكن هدفه من هذا العمل واضحًا، ثمَّ يتوضح ذلك في النهاية، فهذا تأويل "(۱)، وينبغي أن نشير إلى أنَّ كل ما تناولناه سابقًا، كان ضمن مفهوم التعريف الأشهر للتأويل الذي يكاد يتبادر لكلِّ من يبحث فيه من أنَّ التأويل (صرف اللفظ عن ظاهره إلى غيره بدليل)، لكن هذا لا يمنع أن تكون هناك مصاديق أخرى للتأويل على المعنى العام لدلالة الرواية ومن هذه التطبيقات هي فعل المعصوم للله سواء ما كان قولًا، واصفًا لفعل أو إشارة صادرة من المعصوم الله .

وقد ذكرت لنا كتب الحديث بها حوته من تراث أهل البيت الما أحاديث تصف لنا أفعال وإشارات وإيهاءات وتعابير للوجه، وغير ذلك قد صدرت منهم. فيستعين المعصوم في أحيانًا بجوارحه؛ ليعزِّز دلالة اللفظ كها في رفع يده على واشارته بالسبابة والإبهام على مكانة، وعظم المنزلة كحديث النبي الأكرم على: "أنا وكافِلُ اليَتِيم كَهاتَيْنِ في الجنَّة "(٢)، فنقلها الرواة بأدق تفاصيلها لافتين النظر إلى دورها في الدَّلالة والبيان على المعنى المراد من النَّص، وأحيانًا يكون فعل المعصوم مجرَّد من قرينة دالة على المعنى فتحتمل دلالات متعددة.

ولاشكً أنَّ دلالة الفعل لا تقصر عن دلالة اللفظ، فهي تؤدِّي وظيفة لا تقل أهميَّة عهاً تؤدِّيه دلالة الألفاظ، حتَّى جُعل الفعل لغة يتفاهم بها الناس، إذ إنَّ كلمة اللغة لا يقتصر معناها على اللغة اللفظيَّة وحدها؛ بل تُعد كل وسيلة غير لفظيَّة يُعبر بها الفرد عن فكرة، أو انفعال معينَّ لغة أيضًا، فصورة الملامح لغة، والحركة لغة، والإشارة لغة وطريقة النطق لغة، جميع هذه القرائن التي يمكن أن تعبر عن معان معينة تُعد لغة معينة، وهي تؤدِّي وظائف مهمَّة في حياة الفرد مادامت تتميَّز بصفة التعبير "(٣)، وهذا شائع في كلام العرب؛ إذ "تجعل القول

١ - الشيرازي الشيخ ناصر مكارم: الأمثل في تفسير الله المنزل - ٢/ ٤٠٠

٢-المجلسي: بحار الأنوار-٣٥ / ١٥٧

٣- هناء محمود شهاب: القرائن الدلالية في الحديث النبوي الشريف - ٣٩

عبارة عن جميع الأفعال، وتطلقه على غير الكلام واللسان، فتقول: قال بيده: أي أخذ: وقال برجله: أي مشي"(١).

وقد نقل الطبرسي (٤٨ هـ) قول نسبه لأحد الأصحاب: "إنَّ دلالة الفعل ربها كانت أكَّد من دلالة القول؛ لأنَّها أبعد من الشُبهة، وأوضح في الحُجَّة، من حيث إنَّ ما يختص بالفعل لا يدخله المجاز، ولا يحتمل التأويل، وأمَّا القول فيحتمل ضروباً من التأويل ويدخله المجاز"(٢).

ويُردُّ عليه أنَّ هذا القول ليس مُطّردًا، فقد حكى لنا القرآن قصَّة نبي الله موسى مع الخضر الله وكيف أنَّه اعترض على بعض أفعاله، ولم يصبر على تأويلها، حتَّى ضاق به ذرعًا، وفارقه بعد أن بينَّ له تأويل تلك الأفعال التي لم يقدر على استيعابها فكان ذلك "مدعاة لانزعاج موسى، ولكن عندما شرح لم يقدر على استيعابها فكان ذلك "مدعاة لانزعاج موسى، ولكن عندما شرح له الحكيم في نهاية المطاف وعند الفراق، أهداف تلك الأعال، وأنَّه قصد إلى تخليص السفينة من الوقوع في يد سلطان غاصب وظالم، ختم شرحه"(")، (قال مُخذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ، سَأُنبُنُكَ بِتأويل مَا لمُ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبرًا ﴾(نا)، وما يعزز هذا الرأي أنَّنا ذكرنا في مقدِّمة البحث تعريفًا لأحد المعاصرين في سياق تفريقه بين التفسير والتأويل فيقول: "التفسير رفع الإبهام عن اللفظ المشكل فمورده بين التفسير، بسبب تعقيد حاصل في اللفظ، أمَّا التأويل فهو دفع الشبهة عن المشابه من الأقوال والأفعال، فمورده حصول شبهة في قول أو عمل أوجبت خفاء الحقيقة... فالتأويل إزاحة هذا الخفاء"(٥).

ومَّا يؤكِّد ما ذهبنا إليه استدلال المجلسيّ في أحقيَّة الإمام علي إلى النبي



١ - ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث - ٤ / ١٢٤

۲- إعلام الورى بأعلام الهدى - ١ / ٣٢١

<sup>&</sup>quot; - الشيرازي الشيخ ناصر مكارم: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل - ٢ / ٤٠١

٤ - الكهف: ٧٨

٥ -معرفة، الشيخ محمَّد هادي: التفسير والمفسرون في ثوبه القشيب-١/ ١٢١

يَ الله نصّ على أمير المؤمنين الله بالإمامة من بعده بلا فصل، وعلى فرض طاعته ببعض الأفعال التي قام بها بحق الإمام على الله "مثل انكاحه ابنته الزهراء سيّدة نساء العالمين الله ومؤاخاته إيّاه بنفسه، وأنّه لم يندبه لأمر مهم، ولا بعثه في جيش قَط إلى آخر عمره، إلّا كان هو الوالي عليه الله لم فيه، ولم يُولّ عليه أحدًا من أصحابه وأقربائه، وأنّه لم ينقم عليه شيئًا من أمره مع طول صحبته إيّاه، ولا أنكر منه فعلًا، ولا استبطأه، ولا استزاده في صغير من الأمور ولا كبير"(١)، فاستدلّ المجلسيُّ من خلال تأويل تلك الأفعال على المنزلة العظيمة التي يحظى فاستدلّ المجلسيُّ من خلال تأويل تلك الأفعال بقابليّتها على التأويل؛ لضرورة علمنا أنّه ليست جميع الأفعال واضحة الدّلالة ومقطوع بالمراد منها.

## إيهاءة المعصوم لللج

إيهاء: مصدر أوماً، أصله وَمَاً، كنفع، بمعنى الإشارة، وَمَا إليه يَمَا وَمَا: أَومًا: أَشار، مثل أومَا... وقال الليث: الإيهاء أن تومِئ برأسك، أو بيدك كها يومئ المريض برأسه للركوع والسجود (٢)، وقال الفيّومي: "أومأت إليه إيهاء: أشرتُ إليه بحاجب أو يد أو غير ذلك، وفي لغة: وَمَاتُ وَمُنًا من باب نَفَع"(٣).

والإيهاء ببعض أعضاء الجسد من أقسام الفعل، وينصُّ المعجم على أنَّ الإيهاءة تعني: الإشارة بأعضاء الجسم مثل: الرأس، الكف، العين والحاجب، ونجد أنَّ الإيهاء قد يرتبط بإشارة الرأس خاصَّة (٤٠).

وتُعرف الإيهاءة في الاصطلاح بلغة الجسد وأنّها "نوع من الحوار النفسي أو التواصل غير اللفظي، الذي يجري بين أكثر من طرف لا من خلال النطق؛ بل من خلال الصمت، والملامح العامّة للإنسان الصامت؛ كنظرات العيون،

١ - المجلسي: بحار الأنوار- ٣٨ / ١٨٧

٢- يُنظر: ابن منظور: لسان العرب -١٥/ ٤٠٧

٣- المصباح المنير: ٦٧٣

٤ - ينظر: كريم زكي حسام الدين: الإشارات الجسمية -دراسة لغوية لظاهرة استعمال أعضاء الجسم في التواصل-٦٧

وتعبيرات الوجه وحركات الجسم من خلال "إشارات وإيهاءات جسديَّة تُرسل رسالات محدَّدة في مواقف وظروف مختلفة، تظهر لك المشاعر الدفينة وتجربها للسطح فتصل من خلالها معلومات، أو أفكار عن الشخص الآخر بحيث، لا يستطيع إخفاء الأفكار التي تدور في ذهنه"(١).

وقد تُفصح الإيهاءة أكثر ممَّا يفصح عنه الكلام، حتَّى قيل إنَّ "مبلغ الإشارة أبعد من مبلغ الصوت وأبعد، فهذا أيضًا باب تتقدَّم فيه الإشارة على الصوت، والصوت هو آلة اللفظ، وهو الجوهر الذي يقوم به، وبه يوجد التأليف، ولن تكون حركات اللسان لفظًا ولا كلامًا موزونًا، ولا منثورًا إلَّا بظهور الصوت، ولا تكون الحروف كلامًا، إلَّا بالتقطيع والتأليف"(٢)، فهي جزء غير معلن من لغة التواصل غير اللفظيَّة للجسد التي عرَّفه أحد الباحثين بأنَّها "تعبير أو فعل أو ضع جسمي اصطلحت عليه الجماعة اللغويَّة، يصاحب الكلام أو لا يصاحبه ويدلُّ على معنى يقصده المتكلِّم، ويدركه المستمع "(٣)، وتندرج الإشارة في مؤكِّدات السُّنَّة التقريريَّة للمعصوم الله فإنَّ سكوته إقرار لهذا الفعل، حيث عُـدَّ السكوت بيانًا من أجل الضرورة مع أنَّ الأصل في البيان هو النطق، فلا غني للمفسِّر من الإحاطة بمدلول السكوت في واقعة ما، للاستعانة على تفسير نص مرتبط بها(٤)، فإذا انظم إلى هذا التقرير تبسَّم أو ضحك أو إشارة يُفهم منها الموافقة على الفعل الذي يُعدُّ من أعلى رتبة من التقرير المجرَّد عند علماء الدراية. قول النبي عَيْالله بيده كذا.

جاء في الكافي عن الحسين بن محمَّد، عن معلى بن محمَّد، عن الحسن بن علي الوشاء، عن جميل بن دراج، ومحمَّد بن حمران، عن أبي عبد الله الله عليه قالا: سَأَلْنَا أَبَا



١ - محمَّد محمود بني يونس: سيكولوجيا الواقعية والانفعالات - ٣٤٠.

٧- الجاحظ: البيان والتبيين -٥٦

٣- وليد النبيه يوسف: دلالة الحركات الجسديَّة في الخطاب القرآني ٣٨-

٤ - يُنظر: محنَّد أُديب صالح: تفسّير النصوص فيّ الفقه الإسلاميّ -٥٩

عَبْدِ الله الله عَلِي كُمْ أُحِلَّ لِرَسُولِ اللهِ عَيْلًا مِنَ النِّسَاءِ؟ قَالَ: مَا شَاءَ يَقُولُ بِيَدِهِ هَكَذَا، وَهِيَ لَهُ حَلَالٌ يَعْنِي يَقْبِضُ يَدَهُ"(١).

فقيل في شرح عبارة (يقول بيده) أي يُشير، وفي معنى القول توسع، ولعل قبض يده الله كناية عن أنَّه يحلّ له ما شاء على القطع، بحيث لا يحوم حوله شائبة، ولا يحيطه شكُّ وريب، فلابدُّ من استيضاح دلالة الحديث مع الابتعاد عن المرتكزات العقائديَّة غير الثابتة، كي لا تُغريه الدَّلالات الموهومة الباطلة التي لا يجوز الاستدلال ما في العقيدة (٢).

## عقد بيده ثلاثًا وستن

جاء في الكافي عن محمَّد بن يحيى، عن أحمد وعبد الله ابني محمَّد بن عيسى، عن أبيها، عن عبد الله بن المغرة، عن إساعيل بن أبي زياد، عن أبي عبد 

وصف المجلسيُّ هـذا الخبر بأنَّـه "مـن معضـلات الأخبـار وقـد تحـيَّر في حلَّـه العلاء الأخيار ولنذكر منها وجوهًا:

الأوَّل: ما رواه الصَّدُوق في كتاب معاني الأخبار عن محمَّد بن المظفَّر عن محمَّد بن أحمد الداودي عن أبيه قال: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي الْقَاسِمِ الْخُسَيْنِ بْن رَوْح (رَضِيَ اللهُ عَنْهُ) السفير الثالث للإمام المهدي (عجّل الله فرجه) فَسَأَلَهُ رَجُلٌ : مَا مَعْنَى قَوْل العبَّاسِ لِلنَّبِيِّ يَنِّكُ إِنَّ عَمَّكَ أَبَا طَالِبِ قَدْ أَسْلَمَ بِحِسَابِ الْخُمَّلِ، وَعَقَدَ بيَدِهِ ثَلَاثَةً وَستِّينَ، فَأَجَابَ: عَنَى بِذَلكَ (إِلَّهُ أَحَدٌ جَوَادٌ)، وَتَفْسيرُ ذَلكَ أَنَّ الْأَلفَ وَاحدٌ وَاللَّامَ ثَلَاثُونَ وَالْهَاءَ خُسَةٌ وَالْأَلفَ وَاحدٌ وَالْخَاءَ ثَهَانِيةٌ، وَالدَّالَ أَرْبَعَةٌ وَالْجيم ثَلَاثَةٌ، وَالْوَاوَ سِتَّةٌ وَالْأَلْفَ وَاحِدٌ، وَالدَّالَ أَرْبَعَةٌ فَذَلِكَ ثَلَاثَةٌ وَسِتُّونَ "(٤).

١ - الكافي - ٥ / ٣٨٩

٢- ينظر: الرازي محمَّد تقى النجفى الأصفهاني، هداية المسترشدين في شرح أصول معالم الدين - ٢/ ٥٩.

٣- الكافي - ٢/ ٣٤١

الثاني: أنَّه أشار بإصبعه المسبحة إلى قول لا إله إلَّا الله محمَّد رسول الله، أو قالهما مشيرًا لذلك، فإنَّ عقد الخنصر والبنصر، وعقد الإبهام على الوسطى، يدلُّ على الثلاث والستين على اصطلاح أهل العقود(١)، فيكون المراد بالجمل حساب العقود. الثالث: أنَّه أشار بذلك إلى كلمتي لا وإلّا، والمراد كلمة التوحيد فإنَّ الأصل والعمدة فيها النفى والإثبات.

الرابع: أنَّ أبا طالب أو أبا عبد الله الله الله أمر بالإخفاء اتقاء، فأشار بحساب العقود إلى كلمة (سج) من التسجية وهي التغطية أي غط واستر هذا فإنَّه من الأسرار.

الخامس: أنَّ أبا طالب علم بنبوَّة نبيِّنا الله قبل بعثته بالجفر، فالمراد أنَّه أسلم بسبب حساب مفردات الحروف بحساب الجمل.

السادس: أنَّه أشار بذلك إلى عمر أبي طالب حين أظهر الإسلام وآمن بالله زمان تكليفه وهي ثلاث وستون سنة.

السابع: أنَّه إشارة إلى أنَّ أبا طالب قال ثلاث وستين قصيدة في مدح النبي عَيْلاً كل منها يدلُّ على إيهانه، ذكره بعض الأفاضل وذكر وجهًا أغرب من ذلك، وهو أن يكون المقصود هذه الصورة الدَّالة على هذا العدد من دون قصد إلى الدَّلالة عليه ليكون إشارة إلى أنَّ أبا طالب رمى بإلهام على قلوب

١- ملخّص هذه القاعدة التي ذكرها القدماء هو: أنَّ الخنصر والبنصر والوسطى لعقد الآحاد فقط، والمسبحة والإبهام للأعشار فقط، فالواحد أن تضمم الخنصر مع نشر الباقي، والاثنين أن تضمه مع البنصر، والثلاث أن تضمها مع الوسطى، والأربعة نشر الخنصر وترك البنصر والوسطى مضمومتين، والخمسة نشر البنصر مع الخنصر وترك الوسطى مضمومة، والستة نشر جميع الأصابع وضم البنصر، والسبعة أن يجعل الخنصر فوق البنصر منشورة مع نشر الباقي أيضًا، والثهانية ضم الخنصر والبنصر وقوقها، والتسعة ضم الوسطى إليهها، وهذه تسع صور جمعتها أصابع الخنصر والبنصر والوسطى بالنسبة إلى عد الآحاد.

وأمًّا الأعشار: فللسبحة والإبهام، فالعشرة أن يجعل ظفر المسبحة في مفصل الإبهام من جنبها، والعشرون وضع رأس الإبهامين المسبحة والوسطى، والثلاثون ضم رأس المسبحة مع رأس الإبهام، والأربعون أن تضع الإبهام معكوفة الرأس إلى ظاهر الكف والخمسون أن تضع الإبهام على باطن الكف معكوفة الأنملة ملصقة بالكف، والستون أن تنشر الإبهام وتضم إلى جانب الكف أصل المسبحة، والسبعون عكف باطن المسبحة على باطن رأس الإبهام، والثهانون ضم الإبهام وعكف باطن المسبحة على ظاهر أنملة الإبهام المضمومة، والتسعون ضم المسبحة إلى أصل الإبهام ووضع الإبهام عليها، وإذا أردت آحادًا وأعشارًا عقدت من الآحاد ما شئت مع ما شئت من الأعشار المذكورة، وأمًّا المئات فهي عقد أصابع الآحاد من اليد اليسرى فالمائة كالواحد والمائتان كالاثنين وهكذا إلى التسعهائة. الغفاري، على أكبر: هامش معانى الأخبار للشيخ الصدوق -٢٨٦.

مشركي قريش، وهذا يدلَّ على إيهانه ولا يخفى بعد هذه الوجوه وركاكتها سوى الوجهين الأوَّلين المؤيدين بالخبرين، والأوَّل منها أوثق وأظهر(١).

## ضحك المعصوم المليخ

من الأفعال التي لها دلالات عدَّة محتملة هي ضحك الصادر عن المعصوم الله ، فقد يُستدلُّ به على بعض الأحكام الفقهيَّة ؟ كونها فعل يدلُّ على الإمضاء، هذا فيها يخصُّ الأحاديث الرادة في باب الفقه، أمَّا الأحاديث الأخرى فيمكن أن يُستظهر منها دلالات تسهم في فقه الحديث، ودرايته بحسب القرائن المحتفة بالنَّصّ.

ومنها ما رواه الشيخ الطوسي في التهذيب عن سليان بن خالد في الصحيح عن أبي عبد الله الله قال: قضى علي الله في ثلاثة وقعوا على امرأة في طهر واحد، وذلك في الجاهليَّة قبل أن يظهر الإسلام، فأقرع بينهم وجعل الولد لمن قرع، وجعل عليه ثلثي الديَّة للآخرين فضحك رسول الله عليه حتَّى بدت نواجذه وقال: وما أعلم فيها شيئًا، إلَّا ما قضى على "(٢).

وقد جاءت هذه الرواية في بيان عجائب ما قضى به أمير المؤمنين الله في واقعة مشكلة؛ إذ ادَّعى ثلاثة رجال انتساب ولد لهم من جارية تشاركوا فيها، ويذكر السيِّد جعفر مرتضى العاملي الأمور المستفادة من دلالة الرواية فذكر:

ا ـ أنَّ القرعة قد عينت من يأخذ الولد، ويكون له، ويبدو أنَّ الثلاثة قد واقعوا جارية كان يملك كل منهم ثلثها، فأعطاه الله الولد وأسقط عنه حصته وهي الثلث، وضمَّنه الثلثين لرفيقيه المشاركين له في ملكية الجارية، فإنَّ لكلِّ واحد منها ثلثها أيضًا.

٢ ـ لعله على قد أسقط الحد عنهم، لأنَّهم إنَّما فعلوا ذلك، وحملت بالولد في أيًّام جاهليتهم وكفرهم، ثمَّ ولدته بعد إسلامهم والإسلام يجب ما قبله، فلا

١ -المجلسي: مرآة العقول-٥/ ٢٥٨ -٢٦٠

٢-الطوسي: تهذيب الأحكام - ٨/ ١٦٩

يقام الحد بعد الإسلام على من زنى قبل الإسلام.

٣ - لقد ضحك رسول الله عَلَيْ حتّى بدت نواجذه، إعجابًا وفرحًا بقضاء على الله المصيب للواقع (١)، وغالبًا ما يكون ضحكهم وتبسمهم ناتجًا عن رضاهم وسرورهم بالأمر الصادر في حضرتهم الله فدلالة الاستحباب كثيرة في هذا المجال، ولعل المتتبع لأحاديث المستحبات يجدها وافرة وكثيرة، ومنها ما رواه الشيخ الصَّدُوق بإسناده" إِنَّ رَجُلًا دَخَلَ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْه، وَقَدْ صَفَّرَ لَجُنتَهُ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْه، وَقَالَ: هَذَا، ثمَّ دَخَلَ عَلَيْه بَعْدَ هَذَا، وَقَدْ أَقْنَى بِالْحِنَّاء، فَتَبَسَّم رَسُولُ اللهِ عَلَيْه، وَقَالَ: هَذَا أَحْسَنُ مِنْ ذَاكَ، ثمَّ دَخَلَ عَلَيْه بَعْدَ هَذَا، وَفَدْ أَوْنَى وَفَسَر الشيخ علي ألب السَّوادِ فَضَحِكَ إليه فَقَالَ: هَذَا أَحْسَنُ مِنْ ذَاكَ وَذَاكَ وَذَاكَ "(٢). وفسر الشيخ علي أكبر غفاري دلالة الضحك (تبسمه وضحكه) عليه في هذا

وفسر الشيح على اكبر عماري دلاله الصحك (بسمه وصححه) الله في هذا الحديث أمّا باعتبار أنّه فعل ما فعل لتحسينه إيّاه، وأمّا لإتيانه بالسُّنّة واهتمامه بها فتبسمه وضحكه للإيهاء إلى أنّه يسرُّ برغبتهم إلى الطاعات وميلهم إليها"(")، وهو ظاهر في الدّلالة على الاستحباب.

من خلال النهاذج المتقدِّمة للروايات نجد أنَّ العلهاء لم يقطعوا على دلالة المعنى المراد من الفعل المجمل، وإنَّها خضعت تلك الدَّلالات إلى التأويل والاحتهال، فتم توجيه الحديث بحسب القرائن التي أحاطت به، وهذا ما يدلُّ على أهميَّة قراءة الإشارة بالسياق الذي جاءت به للاستعانة على فهم الرسالة التي يريد المعصوم إرسالها إلى المتلقى.



١ - العاملي، جعفر مرتضي: الصحيح من سيرة الإمام على الله - ١ ١٣

٢- الصدوق: من لا يحضره الفقيه - ١ / ١٢٣

٣- الغفاري، على أكرز من لا يحضره الفقيه - ١ / ١٢٣، هامش -٣

# المطلب الثاني تأويل سؤال الراوي

صدرت كثير من الإجابات من المعصوم الله لأسئلة بعض الرواة ممّن يملكون معرفة بالفقه والدين، كما هو حال الأصحاب المقربين للأئمّة الله، وكان الأئمّة يجيبون على تلك الأسئلة التفسيريَّة والفقهيَّة والأخلاقيَّة؛ لكن بعض الأحيان لم يرد سؤال الراوي صريحًا في سند الرواية أو خلال المتن، أو أنَّ تلك الأسئلة صدرت من أشخاص، لأسباب اعترضت أفهامهم في فهم كلام المعصوم الله، ممّا أدَّى إلى ضياع بعض القرائن التي يمكن من خلالها فهم منطوق السؤال، وما بُني عليه من جواب المعصوم الله ، "وعلى هذا الأساس فإنَّ العثور على السؤال الخفي والذهني، أو الصريح، والعلني للراوي، أو السائل الذي يعتبر المخاطب الأوَّل للحديث يقودنا إلى صلب الجواب ونواته الداخليَّة "(۱).

والعلم بسؤال الراوي يبحث في علم أسباب صدور الحديث، الذي له أهميّة كبيرة في كشف الإبهام الذي يلفّ الحديث؛ لأنَّ النُّصوص الكتابيَّة، إنَّما تحكي لنا قول المعصوم في ، لكنّها في أحيان كثيرة لا تنقل الملابسات، والظروف المحيطة بالنَّصّ حال صدوره، فقد يحصل أحيانًا اقتطاع النَّصّ من بعض ما يتعلق به من بواعث الكلام، أو معرفة السائل، أو الجهة التي وُجّه إليها الخطاب لذا كان لابدً لفهمه – يعني الحديث – فهم سلياً دقيقًا من معرفة الملابسات التي سيق فيها النَّصّ، وجاء بيانًا لها، وعلاجًا لظروفها، حتَّى يتحدَّد المراد منه، "فقد يكون السائل له ظروف خاصَّة يتغير على أساسها الحكم الشرعي، فإنَّ الحكم الشرعي يتغير باختلاف حالات السائل من كونه عالمًا أو جاهلًا أو ناسيًا أو معذورًا أو قاصرًا أو مقصرًا، وحينئذ يكون الإمام قد أجاب سائله على حالة من الحالات،

١ - جديدي محمَّد رضا نجاد، المسعودي عبدالهادي: الأسس الرجاليَّة والحديثيَّة عند المجلسي - ٢٣٧

ولكن السائل نقل ذلك الحكم كقضيَّة مطلقة من دون أن يذكر دخالة حالته التي كان عليها الحكم، وبهذا يحصل التعارض بين هذا الحكم وما صدر من الإمام في مورد آخر كانت حالة السائل الأوَّل"(١).

وتتمثّل الثمرة التي تتمخّض عن الالتفات إلى سؤال الراوي من خلال "استبعاد الناس الاحتمالات البعيدة، وتقليل المحتملات العديدة التي قد ينطوي عليها المتن، فإن كان الراوي فقيهًا، وواسع الفهم لا يمكن اعتبار سؤاله بسيطًا وابتدائيًا، ولا يمكن طرح احتمالات تنسجم مع شأنه ومكانته"(٢)، فقد يوجز السائل في سؤاله وقد يفصل، وقد يرغب في هذا، أو ذاك، وقد يسأل عن التفسير وقد يسأل عن التفسير وقد يسأل عن التأويل "ويتفرَّع على ذلك أهميَّة تتبُّع (قرينة السؤال) فإنَّها كثيرًا ما توضح حال جواب الإمام الله ؛ إذ بالسؤال قد يعرف كلامه وأنَّه من الظهر أو البطن، أو التلميح أو التلويح أو المعراض أو الكناية، أو يفيد الانصراف أو يعلم منه ومن مستوى السائل أنَّه فتوى أو تعليم "(۲).

فجواب الإمام إلى السائل يتعلّق بمستوى فهم السائل، ومنزلته وقرّبه من المعصوم المعصوم المعصوم المعصوم المعصوم المحكم إذا ورد النّصّ بصيغة العموم، وتقيده إذا ورد النّصّ بصيغة العموم، وتقيده إذا ورد النّصّ بصيغة الإطلاق، وغير ذلك من الأمور التي تتوقف عليها صحّة الاستنباط، ودقّة الفهم "(٤)، لأنّ "هناك بعض الأحاديث بُنيت على أسباب خاصة، أو ارتبط بعلّة معينة، منصوص عليها في الحديث أو مستنبطة منه، أو مفهومة من الواقع الذي سبق فيه الحديث، وهذا يحتاج إلى فقه عميق، ونظر دقيق ودراسة مستوعبة

١ - الجواهري، الشيخ حسن: القواعد الأصوليَّة -٣/ ٢٧٣-٣٧٣

٢- جديدي محمَّد رضا نجاد، المسعودي عبدالهادي: الأسس الرجالية والحديثية عند المجلسي - ٢٤١

٣-الشيرازي السيِّد مرتضى: المعاريض وَّالتورية - ١٤٠

٤ - فاروق حمادة: مراعاة السياق وأثره في فهم السنة النبوية، مجلة الأحياء، العدد ٢٦ - ٧٥

للنصوص، وإدراك بصير لمقاصد الشريعة "(١)، ومن الروايات التي نظر العلماء في احتمالات معنى السؤال الذي طرحه السائل للمعصوم الله :

# تركت مواليك مختلفين

روى الشيخ الكُلينيُّ بسنده عن عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمَّد بن عصد عسى، عن ابن سنان، عن ابن مسكان، عن سدير، قال: قُلْتُ لأبي جعفر اللهِ إِنِّي عَيْسَى، عن ابن سنان، عن ابن مسكان، عن سدير، قال: قَلْتُ لأبي جعفر اللهِ إِنِّي اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

قال فيه المازندراني: إنَّ قوله (إنِّي تركت مواليك): "هذا الكلام يحتمل أمرين (٣):

أحدهما: أنّي تركت مواليك مختلفين في الأحكام الشرعيّة، والفروع الدينيّة والمسائل الكلاميَّة حتَّى يبرأ بعضهم من بعض لسوء عقائده، وقبح فوائده، فأجاب الله بقوله: وما أنت وذاك؟ يعني لا يجوز لك ولهم ذلك الاختلاف، والقول بالرأي والاعتاد على العقول الناقصة وإنّا يجب عليكم الرجوع إلى الأئمَّة والأخذ منهم حتَّى تسلموا من الاختلاف والبراءة.

وثانيها: أنَّي تركت مواليك مختلفين في التودُّد والتحبُّب، والتألف للتحاسد والتباغض والتشاجر حتَّى يبرأ بعضهم من بعض لفوات روابط الألفة بينهم فأجاب الله بقوله: (وما أنت وذاك) أي لا ينبغي لك لومهم بذلك؛ لأنَّ الناس إنَّا كلفوا بأمور ثلاثة مذكورة وموالينا قد تمسَّكوا بها فلا لوم عليهم بعد ذلك، والحصر إضافي أو حقيقي ادعائي باعتبار أنَّ بواقي التكليف أمر هين بالنسبة إلى الذكور.

١ - فرحات يوسف: أزمة الفهم في الصحوة الإسلاميَّة -التشخيص والعلاج-٢٣ .

۲- الكافي - ۱/ ۳۹۰

٣- شرح أصول الكافي -٦ / ٤٠١

### أكان رسول الله محجوجًا بغيره(١)؟

جاء في الكافي عن محمَّد بن يحيى، عن سعد بن عبد الله، عن جماعة من أصحابنا، عن أحمد بن هلال، عن أميَّة بن علي القيسي، عن درست بن أبي منصور، أنَّهُ سَأَلَ أَبَا الْحَسَنِ الأُوَّل اللهِ : أَكَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ مُحُبُوجًا بِأَبِي طَالِب؟ منصور، أنَّهُ سَأَلَ أَبَا الْحَسَنِ الأُوَّل اللهِ : أَكَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهَ مُحُبُوجًا بِأَبِي طَالِب؟ فَقَالَ: لَا، ولكنَّه كَانَ مُسْتَوْدَعًا لِلْوَصَايَا، فَلَافَعَهَا إليه، قَالَ: قُلْتُ: فَلَاتُ: فَلَاتُ: فَلَاتُ عَلَالِهِ الْوَصِيَّة، قَالَ: الْوَصَايَاء على أنَّهُ مُحْبُوجٌ بِه؟ فَقَالَ: لَوْ كَانَ مُحْبُوجًا بِهِ مَا دَفَعَ إليه الْوَصِيَّة، قَالَ: فَقُلْتُ: فَعَ كَانَ حَالُ أَبِي طَالِبٍ؟ قَالَ: أَقَرَّ بِالنَّبِيِّ وَبِهَا جَاءَ بِهِ وَدَفَعَ إليه الْوَصَايَا، وَمَاتَ مِنْ يَوْمِهِ "(٢).

وقد أوضح المازندراني مواطن الوهم الذي وقع فيه الراوي من خلال سؤاله للإمام، ومن ثمّ رد الإمام عليه، وأن أبا طالب هو المحجوح برسول الله، لا العكس كها توهم الراوي قائلًا: "لم يكن رسول الله يَ محجوجًا بأبي طالب، ولما زاد في الجواب أنَّ أبا طالب كان مستودعًا للوصايا ودفعها إليه، ولعلَّ المراد بها وصايا عيسى الله أو غيره، تمسُّك به السائل، وقال ما قال وحاصله: أنَّ أبا طالب إن كان من أهل الوصيّة ودفعها إليه كان حُجَّة عليه وكان يَ محجوجًا به، فقال الله خجوجًا به، فقال الله الوصية، لأنَّ الوصية مع الحُجَّة ما دام حيًا ثمَّ سأل بقوله: فها كان حال دفع إليه الوصية، لأنَّ الوصية مع الحُجَّة ما دام حيًا ثمَّ سأل بقوله: فها كان حال أبي طالب؟ يعني إذا لم يكن رسول الله يَ محجوجًا به، فهل كان محجوجًا برسول الله وآمن به؟ فأجاب: إلى بأنَّه كان محجوجًا بالنبي يَ وأقر به وبها جاء به ودفع إليه الوصايا ومات من يومه، لا يقال دفع الوصية في يوم الموت لا ينافي؛

١- محجوجٌ: أَي مَقْصُودٌ، وَقَدْ حَجَّ بَنُو فُلَان فُلانًا: إذا أَطالوا الاختلاف إلَيْه؛ قَالَ اللَّخبَّلُ السَّكْيت: يَقُولُ وأَشْهَدُ مَنْ عَوْف حُلُولا كثيرةً... يَحْجُونَ سبَّ الزِّبْرقانِ المُزَّغْفِرا، أَي يَقْصُدُونه وَيَزُورُونَهُ. قَالَ ابْنُ السَّكَيت: يَقُولُ يُكْثُرُونَ الاختلاق إليه، هَذَا الأَصل، ثمَّ تُعُورف اسْتَغَالُهُ فِي الْقَصْدِ إلى مَكَّةَ للنَّسُكِ والحَجِّ إلى الْبَيْتِ خَاصَةً؛ تَقُولُ حَجَّ يَكُثُرُونَ العرب - ابن منظور: ٢ / ٢٢٦
 ٢- الكافى - ١/ ١٤٤٥

كون الدافع حُجَّة على المدفوع إليه؛ بل يجمعه كما في الأئمَّة الله فلا يتمُّ ما مرَّ من أنَّه لو كان محجوجًا به ما دفع إليه الوصية؛ لأنَّا نقول: موته في يوم الدفع لا يستلزم مقارنة الموت للدفع لجواز وقوع الدفع في أوَّله والموت في آخره، فلا يكون الدافع حُجَّة على المدفوع إليه؛ لأنَّ الحُجَّة لا يبقى بعد دفع الوصية زمانًا طويلًا ولا قصيرًا، على أنَّ الواو لمطلق الجمع فعلى هذا يجوز أن يكون المراد أنَّه دفع إليه الوصيّة وآمن به باطنًا، ثمَّ أقرّ به ومات من يوم الإقرار"(١).

أمَّا المجلسي في شرحه في أحاديثه الأربعين المختارة احتمل أكثر من وجه لقول السائل، فقال: إنَّ "هذا الخبر يحتمل وجوهًا من التأويل:

الأوَّل: وهو الأظهر عندى: أنَّه سأل هل كان أبو طالب حُجَّة على رسول الله علله وإمامه فأجاب الله بنفي ذلك، معلَّاً بأنَّه لو كان مستودعًا للوصايا لما دفعها إليه لا على أنَّه أوصى إليه وجعله خليفة ليكون حُجَّة عليه؛ بل كما يوصل المستودع الوديعة إلى صاحبها، فلم يفهم السائل ذلك، وأعاد السؤال، وقال: دفع الوصايا مستلزم؛ لكونه حُجَّة عليه؟ فأجاب طِين : بأنَّه دفع إليه الوصايا على الوجه المذكور، وهذا لا يستلزم كونه حُجَّة عليه؛ بل ينافيه.

الثانى: أن يكونَ المعنى: هل كان الرسول عَيْلاً محجوجًا، أي مغلوبًا في الحَجَّة بسبب أبي طالب حيث قصر في هدايته إلى الإيمان، ولذا لم يؤمن ؟، فقال الله : ليس الأمر كذلك؛ بل قد آمن وأقرّ، وكيف لا يكون كذلك والحال أن أبا طالب كان من الأوصياء، وكان أمينًا على وصايا الأنبياء الله وحاملًا لها إليه عَلَيْه، فقال السائل: هذا موجب لزيادة لزوم الحُجَّة عليها، حيث علم نبؤته بذلك ولم يقر"، فأجاب الله : بأنَّه لولم يكن مقرً لم يدفع الوصايا إليه "(٢).

فيتَّضح مَّا تقدُّم أنَّ جواب الإمام للله يحتمل وجوهًا متعددة بناءً على ما يُفهم

<sup>-</sup>١ - شرح أصول الكافي - ٧ / ١٧٢ ٢ - الأربعون حديثًا - ١/ ٣٣٩

من قول الراوي السائل، فأي تأويل لكلام الراوي يتبعه تأويل مقابل لجواب الإمام حتَّى يتناسب الرد مع مقام السؤال، وهذا جدير بالدراسة والالتفات؛ لأنَّنا لا نملك رؤية واضحة عن ثقافة الراوي والدوافع التي دفعته للسؤال.

#### المطلب الثالث

# تأويل المشترك اللفظي

المشترك اللفظي قضيَّة دلالية تقابل قضيَّة الترادف، وهي اشتهال لفظ واحد على معان عدَّة، يطلق كل منها على طريق الحقيقة لا المجاز، والترادف والمشترك، مبحثان ينتميان إلى موضوع واسع وكبير وشامل في التراث العربي الإسلامي، في ما يسمَّى بالدَّلالة اللفظيَّة.

وتتمثّل علاقة التأويل مع المشترك اللفظي من خلال تحديد المعنى المراد من تلك المعاني المتعددة، وكيف يمكن الركون إلى أحد هذه المعاني التي تتفاوت في ظهورها، من خلال ملاحظة القرائن الدَّالة عليه، وقد ذكروا سبب ذلك الإجمال بأمور:

١ - قد يكون إجماله لكونه لفظًا مشتركًا ولا قرينة على أحد معانيه، كلفظ
 (عين) وكلمة (تضرب) المشتركة بين المخاطب والغائبة .

٢ قد يكون بسبب المجاز، أو لعدم معرفة عود الضمير فيه الذي هو من نوع (مغالطة الماراة كقول القائل لما سُئل عن أفضل أصحاب النبي عليه فقال:
 (من بنته في بيته)(١).

٣- قد يكون الإجمال؛ لكون المتكلِّم في مقام الإهمال والإجمال (٢).

ومن الروايات التي جاءت بمفردات تدلّ على أكثر من معنى، فتمّ ترجيح أحد تلك المعاني بدلالة القرائن المصاحبة



١ - ما رُويَ عن ابن الجوزي أنَّه عندما سُئل عن أفضل الناس بعد رسول الله على من هو ؟ فأجاب بداهةً: مَنْ بِنُتُهُ في بَيْته،
 يُنظر: الكني والألقاب، الشيخ عباس القمي: ١/ ٢٣٧

٢- يُنظر: المظفر: أصول الفقه - ١/ ٢٤٩-٢٥٠

# الأنبياء لم يورّثوا دينارًا ولا درهمًا

جاء في الكافي في كتاب فضل العلم باب ثواب العالم والمتعلم: عن محمّد بن الحسن وعلي بن محمّد، عن سهل بن زياد، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد جميعًا، عن جعفر بن محمّد الأشعري، عن عبد الله بن ميمون القداح، وعلي بن إبراهيم، عن أبيه، عن حماد بن عيسى، عن القداح، عن أبي عبد الله على قال: قال رسول الله يَهُ : "منْ سَلَكَ طَريقًا يَبْتَغِي فِيه علْمًا سهّل الله لَه طَريقًا إلى الجنّة، وإنَّ الملائكَة لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطالب الْعِلْم رِضًا بِها يَصْنَعُ، وَإِنَّ الْعالم لَيَسْتَغْفِرُ لَهُ مَنْ في السَّمَوات ومنْ في الأرض حتَّى الحيتانُ في الماء، وفَضْلُ الْعَالَم عَلَى الْعابِد كَفَضْلِ الْقَمر عَلَى سَائرِ الْكَوَاكِب، وإنَّ الْعُلَماء وَرَثَةُ الأَنْبِياء، وإنَّ الأَنْبِياء لَمْ يُورِّثُوا وينَا الْعَلْم، فَمنْ أَخَذَهُ أَخَذَ بحظً وَافر"(١).

وهذه الرواية جاءت في كتب الفريقين من أن الأنبياء الله لا يرثون مالاً ولا يورِّثون لما صحّ عندهم من الأخبار، ولقد احتج الآلوسي في (روح المعاني) بهذه الرواية من باب المعارضة والالزام للشيعة الذين ينكرون ويكذّبون الرواية الواردة من طرق العامَّة بعدم توريث النبي المعارضة و الالزام للشيعة الذين ينكرون ويكذّبون الرواية الواردة من طرق العامَّة بعدم توريث النبي المنها لإنكار رواية أبي بكر من قبل الشيعة. عدم التوريث روي عند الفريقين فلا مجال لإنكار رواية أبي بكر من قبل الشيعة. وعلق السيِّد الخوئي على هذه الرواية مبينًا بأنَّها "ناظرة إلى أنَّ شأن الأنبياء ليس أن يجمعوا درهمًا ولا دينارًا أو ليس همهم وحرصهم إلى ذلك وجمع الأموال؛ بل حرصهم أن يتركوا الأحاديث (العلم)، وصرحوا الله بذلك، وأنّ المتروك أي شيء في بعض الروايات، وقال لكن ورثوا الأحاديث ومن أخذ منها فإنها أخذ بحظ وافر، وليست هي ناظرة إلى أنَّ الأنبياء لم يتركوا شيئًا أصلًا من الدار والثياب؛ بل لا ينافي بترك درهم و درهمين؛ إذ ليس ذلك من قبيل الحرص بجمع المال وإلّا بل لا ينافي بترك درهم و درهمين؛ إذ ليس ذلك من قبيل الحرص بجمع المال وإلّا

١ -الكُليني: الكافي- ١ / ٣٤

فالأئمَّة الله كانوا يتملكون الدار والثياب ويورثونها للوارث "(١).

فيتَضح من كلام السيِّد الخوئي أنَّ الأنبياء من حيث أنهم أنبياء لم يورثوا ذلك، فمقتضى ميراث النبوَّة هو العلم وما في مقامه، فلا يستفاد من الرواية نفي لمطلق التوريث؛ لأنَّهم من حيث كونهم آباء وأقرباء، فميراثهم كما هو لسائر المسلمين فيدخلون تحت الحكم الشرعي العام للمكلفين، مع أنَّه "حتى لو استفيد الحصر منها فإنَّه حصر غير حقيقي؛ بل أضافي لأنَّ الأنبياء لم يورثوا العلم والأحاديث فقط؛ بل ورثوا الزهد والتقوى وسائر الكمالات"(٢).

ثمَّ أنَّ الإرث المحمول على الحقيقة، هو انتقال مال المورث ما يقبل الانتقال حقيقه أي الأعيان إلى الوارث، فإذا استعمل في الإعراض كالشجاعة والسخاوة والعدالة وغيرها من الأوصاف الغريزية والنفسية يكون مجازًا ويحتاج إلى قرينة ""، فإذا جاء اللفظ مطلقًا من دون قرينة يصرف إلى معناه المتبادر منه وهو وراثة المال، والتبادر علامة الحقيقة.

وممّا يدعو للالتفات إلى أنّ ما جاء به من الرواية الصحيحة في الكافي الخالية من (إنها)، فقال: "وإنّ العلهاء ورثة الأنبياء، أن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا، ولكن ورثوا العلم، فمن أخذ منه أخذ بحظ وافر "(أ)، فالمتأمل في الرواية الثانية يجد أنّ المراد هو "الأخبار عن الأنبياء ليس همهم جمع المال فلم يورثوا شيئًا من حطام الدُّنيا ممّا يجمعه الناس للميراث، وإن ورَّثوا شيئًا من المال فلا شأن له يذكر في جنب ما يورِّثونه من العلم والأحاديث، ولذا عبرَّ بكلمة (لم) المقصود بها الأخبار عهاً وقع ولو أراد بيان أنَّ الأنبياء ليس من حكمهم أن يورثوا المال لعبرّ بكلمة (لمن ) أو (لا) المشعرتين بأنَّ عدم التوريث كان من شأنهم ومن

١ - مصباح الفقاهة - ٣ / ٢٨٩

٢ - الخميني: الاجتهاد والتقليد - ٣٣

٣- انظر: الخوئي: مصباح الفقاهة ٥/ ٤٢.

٤ – الكافي: ١ / ٢٦

حكمهم، وبهذا يكون فرق كبير بين هذا التعبير وبين تعبير الخليفة أبو بكر فيما رواه بقوله: نحن معاشر الأنبياء لا نورِّث مالًا ولا عقارًا"(١).

وهذا ينافي ظاهرًا ما دلّ من الآيات والروايات على توريثهم، والجواب: "أنَّ المراد أنَّ الأنبياء لم يكن من شأنهم وعاداتهم جمع الأموال والأسباب كما هو شأن أبناء الدُّنيا، وهذا لا ينافي إيراثهم ما كان في أيديهم من الضروريَّات كالمساكن والمركوب والملبوس ونحوها، أو المراد أنَّ الأنبياء من حيث إنَّهم أنبياء لم يورثوا ذلك يعنى أنَّ إيراث النبوَّة ومقتضاها ليس ذلك"(٢).

وبالجملة ليست هذه الروايات ناظرة إلى جهة توريث الولاية؛ بل هي خارجة عنها تخصصًا، وإنَّا هي ناظرة إلى توريث الأحاديث والأخبار"(٣)، وبالتالي فالمتحصّل؛ أنَّ الروايتين في الكافي لا تنفعان أهل الخلاف؛ لأنَّها لا تنفيان الحكم، وإنَّا تخبران عن السيرة وتنفيان اهتهام الأنبياء هيبكنز الأموال لتوريثها أبناءهم، ولا تنفيان انتقال ما كان تحت أيديهم إلى خلفائهم الشرعيين، كما لا تنفيان انتقال العلم من الدور والأراضي وغيرها لورثتهم على حكم الشريعة في الإرث.

# إنَّ أمامكم عقبة كؤودا، ومنازل مهولة

أورد الشيخ المفيد في كتاب الاعتقادات بسنده عن أمير المؤمنين الله : قوله: " إِنَّ إِمامكُمْ عَقَبَةً كَؤُودًا، وَمَنَازِلَ مَهُولَةً لابدَّ مِنَ المَمرِّ بِهَا وَالوُقُوفِ عليها، فَإِمَّا برَحْمةِ اللهِ نَجَوْتُمْ، وأمَّا بَهلَكةٍ لَيْسَ بَعْدَهَا انْجِبَارٌ"(٤).

فعبر الشيخ المفيد عن العقبات بأنَّها الأعهال الواجبات والمساءلة عنها والمواقفة عليها، وليس المراد بها جبال في الأرض تقطع، وإنَّها هي الأعهال شُبّهت بالعقبات، وجعل الوصف لما يلحق الإنسان في تخلصه من تقصيره في طاعة

١ - المظفر الشيخ عبدالحسين: الشافي في شرح أصول الكافي - ٢/ ٢٧

٢-المازِندراني: شرح أصول الكافي- ٢/ ٢٧

٣- الخُوئي: مصباح الفقاهة - ٣/ ٢٨٩

٤- تصحيح إعتقادات الإماميَّة - ١١٣

الله تعالى كالعقبة التي يجهد صعودها و قطعها، فقال: "أراد اللله بالعقبة: تخلص الإنسان من التبعات التي عليه، وليس كها ظنه الحشوية من أنَّ في الآخرة جبالا وعقبات يحتاج الإنسان إلى قطعها ماشيًا وراكبًا، وذلك لا معنى له فيها توجبه الحكمة من الجزاء، ولا وجه لخلق عقبات تسمَّى بالصَّلاة والزَّكاة والصيام والحج وغيرها من الفرائض، يسأم الإنسان أن يصعدها"(١).

ممّا تقدّم يتّضح أنّه في بعض الأحيان يتم توظيف التأويل في تحديد المعنى الظاهر المشترك مع معاني أخرى إلى معنى أخص لظاهر اللفظ، إذ إنّ استعمال اللفظ في أكثر من معنى وإن كان ممكنًا، إلّا أنّه حيث كان مخالفًا لظاهر الكلام فيحتاج إلى القرينة المعيّنة لتخصيصه بمعنى دون آخر، وبدونها لا يصحّ حمل اللفظ على المعنيين أو أكثر؛ بل يحمل على معنى واحد من معانيه، فإن كان هناك قرينة معيّنة فيها فهو وإلّا كان مجملًا (٢).

#### المطلب الرابع

## تأويل الأساليب البلاغيّة

من شرائط المؤوّل أن تكون له إحاطة تامَّة بعلوم اللغة ومنها الأساليب البلاغيَّة التي يندفع من خلالها كثير من الشبهات التي تحوم حول دلالة الحديث، التي تتعارض مع العقل أو الثوابت الشرعيَّة، ومن تلك الأساليب البيانيَّة التي أصبحت محطًا لرحال المؤوِّلين لأسلوب الكناية وأسلوب التورية.

#### أوَّلا: الكناية

أسهمت الكناية في بناء الصورة البيانية في الحديث الشريف؛ إذ تعدلونًا من ألوان التعبير غير المباشر، فكما أنَّ بعض المقامات تتطلَّب التعبير مباشر فإنَّ هناك مواضع تستدعي الإشارة من بعيد فتكون أوقع في النفس، وأكثر تأثيرًا،

١ -المصدر السابق

٢-ينظر: الشيرازي الشيخ ناصر مكارم: أنوار الأصول- ١/ ١٥٤

ويتضمَّن الأسلوب الكنائي براعة وبلاغة في الكلام، تظهر ملامحه واضحة في كلام النبي وأهل بيته.

#### مفهوم الكناية:

عَرَّف ابن منظور الكناية بالقول: "أن تتكلم بشيء، وتريد به غيره، وكنَّى عن الأمر بغيره: كنَّى كنايةً، يعني إذا تكلم بغيره ممَّا يستدلُّ به عليه، نحو الرفث والغائط وغيرهما"(۱)، ولابدَّ أن تكون هناك ملازمة بين ما جيء به من لفظ، وبين مدلوله سواء أكان قريب أم بعيد يحتاج إلى إعال الفكر من السامع؛ ليلحظ المناسبة بين الأمرين، وهنا تكمن جمالية الكناية.

وذكر الشريف الجرجاني حدود مصطلح الكناية بالقول: "الكناية، عند علماء البيان: هي أن يعبر عن شيء، لفظًا كان أو معنى، بلفظ غير صحيح من الدَّلالة عليه، لغرض من الأغراض، كالإبهام على السامع، نحو: جاء فلان، أو لنوع فصاحة، نحو: فلان كثير الرماد، أي كثير القرى"(٢)، ولأجل بلوغ هذا الغرض المهم، فقد جرت سنَّة البلغاء في الأمم كافَّة إلى الاهتمام بصبِّ الكلام مصبًا معسوسة لديه ومركوزة نصب محسوسًا لتمثِّل معانيهم عند المخاطب فيراها كأنَّها محسوسة لديه ومركوزة نصب عينيه، فسلكوا سبل الكناية والاستعارة (٣)، ومن هذا يتَّضح أنَّ من مهام أسلوب الكناية هي تقريب الصورة لدى السامع وتمثلها بين يديه بمحاكاتها مع البيئة التي يدركها المخاطب.

وممَّا جاء عن النبي عَيُلاً في الكناية من رعاية لذوق السامع مع بلاغة المعنى قوله: "من كشف قناع امرأة حُرَّم عليه ابنتها وأمها "(٤)، فتتجلَّى فيه من الكناية اللطيفة، والأسلوب البياني الرفيع الذي بالغ في إيصال المعنى من دون التصريح

۱ - لسان العرب - ۱۵ / ۲۳۳ مادة (كني)

۲- التعريفات - ۲۰

 <sup>-</sup> ينظر: المفيد: تصحيح الاعتقادات عند الإماميّة- ٣٣ تذييل: هبة الدين الشهرستاني: هامش- ٢

٤- ابن أبي الجمهور احسائي: عوالي اللآلي: ٢/ ٢١٥ ؛ حسن النوري، مستدرك الوسائل - ١٤/ ٣٢٢

بلفظة النكاح أو غيرها، للملازمة الواقعة بين الزواج أو الزِّنا من جهة وكشف ستر المرأة فاعتاض عن السبب دون المسبِّب.

ونحو ذلك ما جاء في قول أمير المؤمنين علي الله : "مَنْ يُعْطِ بِالْيَدِ الْقَصِيرَةِ يُعْطَ بِالْيَدِ الْقَصِيرة يُعْطَ بِالْيَدِ الطَّويلَة قَلَ "(١)، فتم توظيف الأسلوب الكنائي الذي أوضح معنى الحديث بأنَّ "من يبذل خير الدُّنيا يُجزِه الله خير الآخرة، وكنّى الله عماً يُبذَل من نَفع الدُّنيا باليدِ القصيرة لقِلَّته في جنب نفع الآخرة؛ لأنَّ ذلك زائل ماض، وهذا مقيم باق"(١).

ومن الروايات التي احتج فيها إلى اللجوء إلى التأويل للكشف عن المدلول المستتر خلف أساليب الكناية ما رواه الكُليني بسنده عن أحمد بن محمَّد بن خالد، عن محمَّد بن حبيب، عن عبدالله بن عبدالرحمن الأصم، عن عبدالله بن مسكان، عن أبي عبدالله الله قال: قال أمير المؤمنين الله: مَا مِنْ عَبْد إلَّا وَعَلَيْهِ أَرْبَعُونَ جُنَّةً، حتَّى يَعْمَلَ أَرْبَعِينَ كَبِيرَةً، فإذا عَمِلَ أَرْبَعِينَ كَبِيرَةً انْكُشَفَتْ عَنْهُ الْجُننُ، فَيُوحِي اللهُ إليهم، أَنِ اسْتُرُوا عَبْدي بِأَجْنِحَتِكُمْ، فَتَسْتُرُهُ الْلَائِكَةُ بِأَجْنِحَتِهَا، قال: فَهُ يَدْعُ شيئًا مِنَ الْقَبِيح إلَّا قَارَفَهُ..."(٣).

قال الفيض الكاشاني: "كأنَّ الْجُننُ كناية عن نتائج أخلاقه الحسنة، وثمرات أعماله الصالحة التي تُخلق منها الملائكة، وأجنحة الملائكة كناية عن معارفه الحقّة التي بها يرتقى في الدرجات؛ وذلك لأنَّ العمل أسرع زوالًا من المعرفة، وإنَّما يأخذ في بعض أهل البيت؛ لأنَّهم الحائلون بينه وبين الذنوب التي صارت محبوبة له ومعشوقة لنفسه الخبيثة بمواعظهم ووصاياهم على، وقيل إنَّ المراد الْجُننُ الملائكة أنفسهم؛ لأنَّهم جُننُ له من دفع شرِّ الشيطان، ووساوسه فإذا عمل كبيرة



<sup>·</sup> المجلسي: بحار الأنوار، ٩٣/ ١٣٢، والحر العاملي: وسائل الشيعة - ١٦/ ٢٩٢.

٢- الشريف الرضى: المجازات النبوية: ٧٩

٣-الكُليّني: الكافّي - ٢ / ٢٧٩

فارق عنه ملك إلى أنَّ يفارق الجميع فإذا فارقوه جميعًا أوحى الله إليهم أن استروه بأجنحتكم من بعيد؛ ليكون محفوظًا في الجملة من شرِّ الشياطين فضمير إليهم في قوله: (فيوحى الله إليهم) راجع إلى الْجُنَنُ "(۱).

أمّا المجلسيُّ فتأوّل لفظة الجُنن بأنّها: "الطافه سبحانه التي تصير سببًا لترك المعاصي وامتناعه، فبكلِّ كبيرة كانت من نوع واحد، أو أنواع مختلفة يستحق منع لطف من ألطافه أو رحماته تعالى وعفوه، وغفرانه، فلا يفضحه الله بها، فإذا استحق غضب الله سلبت عنه، لكن يرحمه سبحانه، ويأمر الملائكة بستره؛ ولكن ليس سترهم كستر الله تعالى، أو المراد بالجنن: ترك الكبائر فإنَّ تركها موجب، لغفران الصغائر عند الله وسترها عن الناس فإذا عمل بكبيرة لم يتحتم على الله مغفرة صغائره، وشرع الناس في تجسس عيوبه، وهكذا إلى أنَّ يعمل جميع الكبائر، وهي أربعون تقريبًا فيفتضح عند الله، وعند الناس بكبائره وصغائره، أو أراد بالجنن: الطاعات التي هي مكفرة لذنوبه عند الله وساترة لعيوبه عند الناس "(۲).

#### ثانيًا: التورية

التورية في اللغة: إخفاء الشيء، والتورية مصدر: ووريّتُ الخبر تورية، ووريت الخبر أوريه تورية، إذ سترته وأظهرت غيره، كأنّه مأخوذ من وراء اللسان، كأنّه يجعله وراءه حيث لا يظهر ذكره (٣).

أما في الاصطلاح، فقد عُرفت التورية: "أن ذكر المتكلّم لفظًا مفردًا، له معنيان حقيقيان، أو حقيقة ومجاز، أحدهما قريب، ودلالة اللفظ عليه ظاهرة، والآخر بعيد، ودلالة اللفظ عليه خفية، فيريد المتكلّم المعنى البعيد، ويوري عنه بالمعنى القريب، فيتوهم السامع أوَّل وهلة أنَّه يُريد القريب، وهو ليس كذلك، ولأجل هذا

١- الوافي - ٥ / ١٠١٢

٢- مرآة العقول - ١٠/ ٢٢

٣- يُنظر: الجواهري، الصحاح في اللغة مادة (ورى) - ٢/ ٢٧٦ ، الأزهري، تهذيب اللغة، مادة (ورى) -٥/ ١٦٢

سُمي هذا النوع إبهامًا "(۱)، وتتمثّل الحاجة إلى البحث عن المعنى المؤول في أسلوب التورية؛ "لأنَّ التورية هي أن يذكر لها معنيان بالإشراك أو التواطؤ أحدهما قريب ودلالة اللفظ، وهذا الأمر من ضروب الإعجاز القولي؛ لأنَّه احتاج إلى تأويل فكان الكلام ملتصقًا بالدَّلالة الهامشيَّة، وحظر علم المعاني بالخبر الابتدائي الذي خلا من المؤكِّدات، فقدَّمت الدَّلالة الهامشيَّة وظيفة نفعيَّة للمتلقي، لأنَّها هي التي تصاحب اللفظ عند اطلاقه فتكسب دلالة معيَّنة يفيد منها السامع بحسب تجاربه، وهي التي تجري مجرى الفهم الخاص بها يوحيه معنى اللفظ، وهي أكثر التصاقًا بالتأويل "(۲)، ومي التورية.

# تورية المعصوم الملا توهم إنكار أصل القول

أوضح المازندراني أنَّ جواب الإمام على للرجلين بالقول: (لا) مع أنَّه مخالفًا لواقع الحال بأنَّه "أجاب بذلك على سبيل التورية والمقصود أنَّه ليس في بني فلان من أولاد على الحال بأنَّه "أجاب بذلك على سبيل التورية والمقصود أنَّه ليس في بني فلان من أولاد على الحالم مفترض الطاعة بزعمكم فيخرج بذلك عن الكذب، وقوله: (وقال: ما أمرتهم بهذا) أي بهذا الإخبار، وهذا حق؛ لأنَّه لم يأمرهم عن الكذب، وقوله: (وقال: ما أمرتهم بهذا) أي بهذا الإخبار، وهذا حق؛ لأنَّه لم يأمرهم

١ - الحموي تقي الدين أبو بكر بن علي بن عبد الله الحموي الأزراري: خزانة الأدب وغاية الأرب - ٣٦ ٣٩ ٢ - صباح عنوز: الفعل الإيداعي في كلام الإمام على بن أبي طالب ١٥٦ - ١٥٦

٣- الكُليني: الكافي- ١ / ٢٣٢

ذلك بما روي عن حمران بن أعين قال: "قُلْتُ لأَبِي جَعْفَر اللهِ : جُعلْتُ فدَاكَ، إنَّا نُصَلِّي مَعَ هَوُّ لَاءٍ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، وَهُمْ يُصَلُّونَ فِي الْوَقْتِ فَكَيْفَ نَصْنَعُ؟ فَقَالَ: صَلُّوا مَعَهُم، فَخَرَجَ حُمْرِانُ إِلِي زُرَارَةَ فَقَالَ لَهُ: قَدْ أُمرْنَا أَنْ نُصَلِّي مَعَهُمْ بِصَلَاتِهمْ، فَقَالَ زُرَارَةُ: مَا يَكُونُ هَذَا إِلَّا بِتَأْوِيلِ، فَقَالَ لَهُ مُمْرَانُ: قُمْ حتَّى تَسْمَعَ منْهُ، قَالَ: فَدَخَلْنَا عَلَيْه، فَقَالَ لَهُ زُرَارَةُ: جُعلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ حُمْرَانَ زَعَمَ أَنَّكَ أَمَرْتَنَا أَنْ نُصَلِّي مَعَهُمْ فَأَنْكَرْتُ ذَلكَ، فَقَالَ لَنَا: كَانَ عَلُّ بْنُ الْخُسُين اللِّي يُصِّلي مَعَهُم الرَّكْعُتَين، فإذا فَرَغُوا قَامَ، فَأَضَافَ إليهمَا رَكْعَتَيْن "(٢)، فيتَّضح من الرواية السابقة كيف تمَّ توظيف أسلوب التورية لتجيء فيه اللفظة تحمل معنيين أحدهما أقرب إلى الذهن؛ لكنَّه غير المقصود، والثاني بعيد إذ إنَّه المقصود، لتكون الغاية منها أمَّا إثارة الذهن، أو التقيَّة؛ بل إنَّ المراد منه ودلالته كانت تختفي وراء أستار اللفظ؛ لأنَّ "اللفظ له معنيَّ ظاهر، ولكن الإمام الله لا يريد هذا المعنى الظاهر؛ بل يريد المعنى الذي هو خلاف ظاهر؛ لأنَّه المعبر عن الحكم الواقعي، بخلاف الأوَّل فإنَّه كان بإلقاء الواقع نفسه؛ ولكن مع وجود طريق للتخلص منه باختيار لفظ غير صريح فيه، فاللفظ له معنى ظاهر، والإمام يريد جدًا هذا المعنى الظاهر؛ لأنَّه المعبرّ عن الحكم الواقعي، لكن لهذا اللفظ احتمالات أخرى يمكن أن يتمسَّك الإمام الله للتخلُّص من شرِّ

الأعداء"(٣)، ولهذا سلك شرَّاح الحديث منهجًا في ترجيح أحد محتملات اللفظ؛ لإسناد

قراءة دلالية معيَّنة للوحدة المعجميَّة الملتبسة دلاليًّا في محاولة لإزالة الغموض الذي يلفُّ

بالإخبار عنه ذلك مع إفادته في عرف التخاطب بأنَّه لم يقل ذلك وإن لم يقصده، وإنَّما لم

يقل ما أخبرتهم بهذا أي بأني إمام مفترض الطاعة تحرزا عن الكذب"(١)، ويستدلُّ على

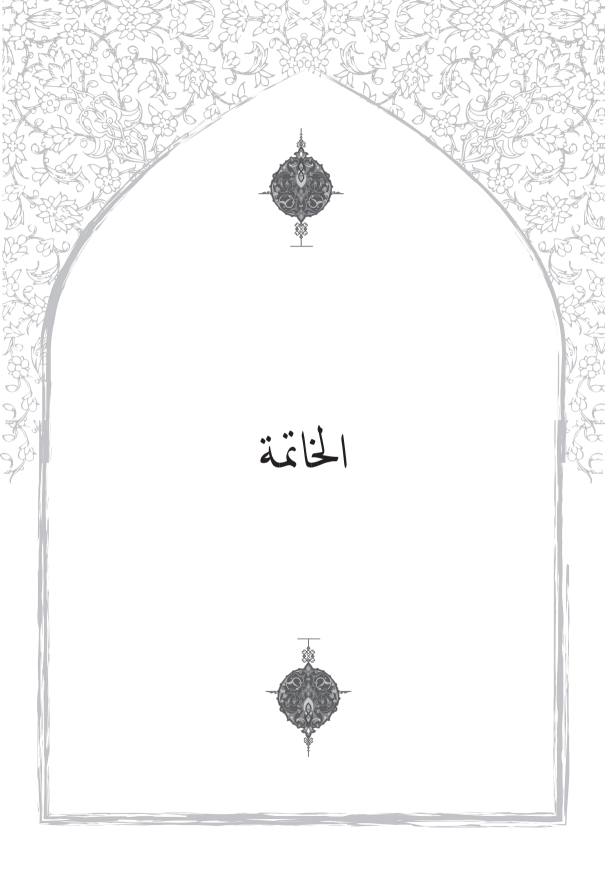
وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين

اللفظ وتحديد إحدى أحد تلك المعاني المحتملة.

١ - شرح أصول الكافي - ٥ / ٣٢٤

٢- المصدر نفسه ٣- ١٥٥ ٣٧٥.

٣-هاشم الهاشمي: تعارض الأدلّة واختلاف الحديث- ٣٠٠.





في ختام هذا البحث لا يسعني إلّا أن أحمد لله الذي تتم بنعمته الصالحات، ومن ثمّ أذكر ما توصَّلت إليه من نتائج، فإن أخطأت فمن نفسي ومن الشيطان، وإن أصبتُ فمن الله.

١- لم يعثر الباحث على تعريف خاصِّ بمصطلح تأويل الحديث؛ خصوصًا عند علماء الإماميَّة، وأنَّ أغلب الدراسات التي تناولت التأويل، كانت تبحثه من ناحية قرآنيَّة، لذلك قدّم الباحث تعريفًا يراه مناسبًا لمصطلح (تأويل الحديث الشريف)، وهو: الرجوع عن الدَّلالة الظاهرة المشكلة في قول المعصوم للهُ أو فعله إلى دلالة أخرى محتملة معتضدة بقرينة عقليَّة أو نقليَّة، من غير انفصال بين المعنى المؤول.

٢- تتمثّل أهميَّة تأويل الحديث بأمور عدَّة منها: حلّ الاختلاف الظاهري بين دلالة الروايات وباقي الأدلَّة، وبيان مراد المعصوم الله من اللفظ المُشكل، وحاجة المجتهد إلى التأويل وتوظيفه في عمليَّة الاستنباط، ودفع التأويلات الباطلة التي لا تستند إلى دليل، ودفع التوهم والإشكال عن متلقى الخطاب.

٣- أنَّ التأويل يدور في فلك الاختلاف، فحيث ما وجد التأويل وجد إلى جنبه الاختلاف سواء أكان ذلك الاختلاف مع دليل نقلي أم مع دليل عقلي، ولهذا كان من أهم ضوابط التأويل التي اعتمدها العلماء هي مخالفة دلالة الرواية إلى دلالة القرآن أو الدَّلالة الظنِّية للرواية المعتبرة للمعصوم الله ، أو ما أجمع عليه العلماء، أو مخالفته للدليل العقلي.

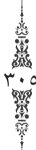
٤ - ليس كلَّ حديث تتعارض دلالته مع الأدلَّة الأخرى يمكن تأويله؛ لأنَّنا لابدَّ أن نُميّز أوَّلا بين ما كان حُجَّة منها، وما كان غير حُجَّة على وفق ما وضعه الأصوليُّون من قواعد؛ فلابدَّ من إحراز حجِّيَّة الدليل حتَّى نظر في مدلوله

الظاهري، فإذا كان هناك تعارض ظاهري غير مستقر يمكن أن يزول بعمليّة الجمع الدّلاليّ لجأنا حينها إلى التأويل؛ لأنّ التعارض في أحيانٍ كثيرة يكون ساذج يزول من غير تكلف.

٥- التعارض المسوغ لتأويل الحديث هو التعارض البَدوي غير المستقرّ، الذي يمكن أن يزول من خلاله الجمع بين دلالة الحديث وباقي الأدلَّة المعارضة له على نحو يمكن الجمع بينها من دون التفريط بأحد الدليلين، بشرط أن تكون هناك قرينة تُعضّد ذلك التأويل.

7 - ليس للعقل القابليَّة المطلقة على قبول أو ورد دلالة الرواية، أو تأويلها، فليس كل معارض للعقل يمكن تأويله سيَّا لو كان التعارض مع ما مقطوع به سهاعًا، كها لابدَّ أن نشير إلى أنَّ معيار العقل في رفض الرواية لا يتحدَّد في كون دلالة الرواية تتعارض مع المسلَّات العقليَّة؛ بل إنَّ العقل يعترض ويرفض الروايات التي تتعارض مع الأدلَّة الأخرى إن لم يكن لها مخرج من تأويل أو نحوه، كها في تعارض الرواية مع القرآن وتعارضها مع السُّنَّة القطعيَّة، أو مع إجماع فقهاء أصول المذهب؛ لأنَّه أمَّا أن تكون مقدِّمات الدليلين خاطئة، أو أن يكون ظاهرهما غير مراد أوأنَّ هناك خطأ في الفهم، فالعقل يشترك مع الأدلَّة الأخرى في إثبات معارضته لتلك الروايات، إن لم نقل إنَّه المعيار الأكثر فاعليَّة في تمييز الصالح والطالح من الروايات.

٧-من الأمور التي يجب إحرازها في العمليَّة التأويليَّة وجود القرينة الصارفة للدَّلالة الظاهرة المعارضة للأدلَّة الأخرى، وهذه القرائن سواء ما تمَّ فيها التأويل من خلال الجمع الدَّلاليِّ بين المتعارضين، أو ما كان فيه السعي إلى كشف الإبهام في المعنى المراد، هي قرائن يتمُّ تشخيصها من قبل العقل وهو الحاكم على صلاحيتها ومعرفة مجال تأثيرها من خلال محاولته في قبول المعنى الظاهر، فأمّا



يقبلها فتكون تلك القرينة مؤكدة للدلالة الظاهريّة، وأمّا إذا توقف عن قبول

ذلك المعنى فيستلزم أن يبحث عن معنى آخر غير المتبادر منه.

٨- تأويل الفقهاء لمدلول الرواية بأنّه تقيّة، لا يمكن أن نعدّه نوعًا من أنواع التأويل بالمعنى الذي يتوافق مع التعريف الاصطلاحي المشهور للتأويل، وهو صرف الدّلالة الظاهريّة للفظ إلى دلالة أخرى محتملة؛ بل يمكن أن نقول أن تسميته (تأويل) تسامحًا؛ لأنّ التقيّة تكون فيها الدّلالة الظاهرة مقصودة من المعصوم هي وإن جاءت تحمل حكماً خالفًا لما هو معلوم ومعروف عنهم هي فيتضح أنّ لجوء العلماء إلى عدم الأخذ بظاهره وتأويله بأنّه صادر تقيةً؛ لتبرير عدم الأخذ بالظاهر الذي لا يصلح العمل به الآن بعد انتفاء السبب في صدوره، والذي فرضته طبيعة الظروف الزمانية والمكانية المحيطة بزمن صدور النّصّ.

9- أنَّ التأويل الباطني للأحاديث يشغل مكانة خاصة عند الصوفية والعرفاء، الذين لا يقفون عند ظاهر الأحاديث والروايات للوصول إلى روح الحقيقة وأصلها وباطنها كها يدّعون؛ لكن سلوك هذا النوع من التأويل تشوبه مخاطر كبيرة، إذا لم تراع فيه حدود التأويل من طريق اطلاق العنان للخيالات والأوهام؛ بحُجَّة سبر أغوار المعنى من دون ضابطة لأنَّ فتح باب التأويل من دون مراعاة معايير فهم الألفاظ سوف لن يُبقي أي حدّ للتأويل، وكلّ شخص بإمكانه المضيّ قُدمًا بمكونات فكره في هذا الطريق، وفي النتيجة تزول لغة التفاهم والتفهيم.

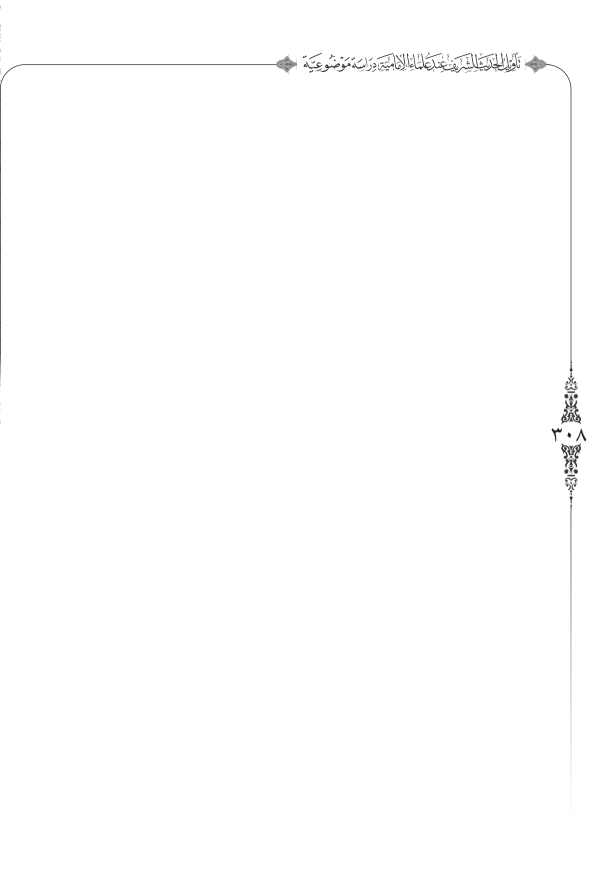
• ١- بعض علياء الإماميَّة لم يقتصر على تأويل الروايات الصحيحة سواء من سلك منهج الوثاقة أو منهج الوثوق في قبول الرواية، فالمتتبع لشروحاتهم، يرى أن بعضهم يَعمد إلى تأويل ألفاظ الرواية مع أنَّه يصفها بالضعف قبل الشروع بتأويلها، وهذه مخالفة منهجية في التعامل بالتأويل للروايات الضعيفة إلَّا أن يكون الهدف من التأويل استبعاد دلالتها الظاهريَّة المخالفة الموجبة لضعفها، وهذا يعني



أنَّ الشروط التي ذكرنا بوصفها ضابطةً لتأويل الرواية لم تكن مطرّدة عند كل علاء الحديث.

11- اتَّضِح أنَّ سعي على الإماميَّة لتأويل الحديث نابع من عدم التفريط بالروايات المنسوبة لأهل البيت الله، وهذا ما نجده واضحًا في تأويلات رواد المدرسة الإخبارية الذين يؤمنون بأنَّ كل ما موجود في المصنَّفات الحديثيَّة هو صادر عنهم، وأنَّ سعيهم للتأويل في المواضع التي يقع فيها اختلاف مداليل الروايات.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين، وصليِّ الله على محمَّد وآله الطيبين الطاهرين.





القرآن الكريم .

- \* أبجديات البحث في العلوم الشرعية، فريدبن حسن الأنصاري الخزرجي السجلماسي (١٤٣٠هـ)، منشورات الفرقان مطبعة النجاح الجديدية .، الدار البيضاء الطبعة الأولى ، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م ،
- \* الاتجاه العقلي في التفسير، دراسة في قضية المجاز عند المعتزلة، نصر حامد أبو زيد (ت٠١٠٦هـ)، دار التنوير للطباعة والنشر، بيروت-لبنان ، الطبعة الأولى -١٩٨٢م .
- \* الإتقان في علوم القرآن، عبدالرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ)، مطبعة نور خيابان، الطبعة الأولى، ١٣٨٠هـ.
- \* الإجتهاد والتقليد، السيد روح الله الخميني الموسوي (ت١٤٠٩هـ)، تحقيق ونشر: مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني المطبعة: مطبعة مؤسسة العروج الطبعة الأولى ، ١٤١٨هـ.
- \* الاحتجاج على أهل اللجاج، أبي منصور أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي (ت ٢٦٠هـ)، تعليقات وملاحظات: السيد محمد باقر الخرسان منشورات ومطابع النعان النجف الأشرف حسن الشيخ إبراهيم الكتبي ١٣٨٦ هـ ١٩٦٦م.
- \* الأحكام في أصولالأحكام ، سيف الدين علي بن محمد الآمدي، (ت ٦٣١هـ) ، تحقيق: سيد الجميلي، دار الكتاب العربي، لبنان-بعروت، الطبعة الأولى ١ ، ٤٠٤ ه.
- \* اختلاف الحديث ، أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان الشافعي (٢٠٤هـ)، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان ، الطبعة الثانية ، ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م.
- \* اختيار معرفة الرجال، محمد بن الحسن بن علي بن الحسن الطوسي ، المعروف بشيخ الطائفة (ت ٢٠ ٤هـ)، تحقيق: جواد القيومي الأصفهاني ، مؤسسة النشر الإسلمي التابعة إلى جماعة المدرسين في قم المشرفة ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٧هـ.
- \* الأربعون حديثا ، السيد روح الله الخميني الموسوي (ت٩٠٩هـ)، تعريب : محمد الغروي ، دار زين العابدين ، طبع في لبنان ، الطبعة الأولى ، ١٤٣٢هـ ٢٠١٠م.
- \* إرشاد العقول الى علم الأصول، محمد حسين الحاج العاملي (باحث معاصر)، تقريرات محاضرات الشيخ الشبحاني، الناشر: مؤسسة الإمام الصادق ( الشيخ الشبحاني ، الناشر: مؤسسة الإمام الصادق ( الشيخ الشبحاني ) .
- \* الإرشاد في معرفة حجم الله على العباد، الشيخ محمد بن النعمان ابن المعلم أبي عبدالله العكبري البغدادي المفيد (ت٤١٣هـ)، تحقيق : مؤسسة ال البيت الله لتحقيق التراث، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع ، الناشر : دار الهدى ، مطبعة : ظهور ، الطبعة الأولى ١٤٣١هـ.
- \* أساس البلاغة أساس البلاغة، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (ت ٥٣٨ هـ)، تحقيق: محمد باسل، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م.

登るが 一般の歌

- \* أسباب ورود الحديث تحليل وتأسيس، محمد رأفت سعيد (ت١٤٢٥هـ)الناشر: رئاسة المحاكم الشرعية والشؤون الدينية في دولة قطر، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م.
- \* الإستبصار فيها اختلف فيه من الأخبار، محمد بن الحسن بن علي بن الحسن الطوسي ، المعروف بشيخ الطائفة (ت ٢٠ ٤هـ)، تحقيق العلامة محمد جواد مغنية ، فهرسة وتصحيح د. يوسف البقاعي ، دار الأضواء للنشر ، بيروت البنان ، الطبعة الثانية ١٤١٣هـ ١٩٩٢م . \* أسرار البلاغة أسرار البلاغة، ابو بكر عبدالقاهر بن عبدالرحمن بن محمد الفارسي الأصل
- الجرجاني (ت٤٧١هـ)، مطبعة المدني، القاهرة، الطبعة الثالثة، ١٤١٣هـ-١٩٩٢م. \* اصطلاحات الأصول، المشكيني الشيخ علي أكبر فيض (محقق معاصر) الناشر: دار الهادي
- المطبعة: الهادي للنشر والتوزيع الطبعة الخامسة تاريخ النشر: ١٤١٣هـ
- \* أصول الاجتهاد الكلامي ، الشيخ حسن الخشن (باحث معاصر)، المركز الإسلامي الثقافي مجمع الإمامين الحسنين ، لبنان الطبعة الأولى ، ١٤٣٦هـ-٢٠١٥م
- \* أصول الاستنباط ، السيد علي نقي بن السيد أحمد بن السيد مهدي الحيدري (ت ١٤٠١هـ)، منشورات مكتبة أهل البيت العامة ، مطبعة الرابطة بغداد ، الطبعة الثانية ١٣٧٩هـ - ١٩٧٩م.
- \* الأصول الأصيلة، الفيض الكاشاني الشيخ محمد محسن (ت ١٠٩١هـ)، إشراف محمد الإمامي الكاشاني، تصحيح وتحقيق: د. سيد ابو القاسم نقيبي حسن قاسمي، الناشر: المدرسة العليا للشهيد المطهري، ١٣٨٧هـ.
- \* أصول الحديث وأحكامه في علم الدراية ، الشيخ جعفر السبحاني (معاصر)، دار جواد الأئمة الله للطباعة والنشر ، بيرةت -لبنان ، الطبعة الأولى ، ١٤٣٣هـ-٢٠١٢م.
- \* الأصول العامة للفقه المقارن، السيد محمد تقي الحكيم (ت١٤٢٢ه)، الناشر: المجمع العالمي لأهل البيت الله عنه مطبعة: أمير الطبعة الثانية ، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- \* أصول الفقه، الشيخ محمد رضا المظفر (ت١٣٨٣هـ)، تحقيق مؤسسة النشر الإسلامي التابعة الحاعة المدرسين بقم المشرفة ، الطبعة السابعة ، ١٤٣٤هـ .
- \* أصول الفقه ، محمد بن عفيفي الباجوري الخضري (١٣٤٥هـ)، المكتبة التجارية في مصر الطبعة السادسة ١٣٨٩، هـ-١٩٦٩ م ،
- \* أصول نقد الحديث دراسة تحليلية حول متن الحديث ، المحقق الشيخ محمد حسن رباني البير جندي (باحث معاصر)، مراجعة وتصحيح: عبدالحسين الأنصاري، تقيح: جعفر البياتي،



- \* الإعتقادات ،الشيخ أبي جعفر محمد بن على بن بابويه القمّي الصدوق (ت٢٨١هـ)، تحقيق وتعليق : مؤسسة الإمام الهادي الله ، مطبعة الاعتهاد -قم المقدسة ، الطبعة الثالثة ، ١٤٣٥ هـ.
- \* اعلام الموقعين عن رب العالمين ، ابن قيم الجوزية شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب الدمشقي الحنبلي (ت٧٥١هـ)، باعتناء طه عبد الرؤوف سعد، وتحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، ، مطبعة السعادة، مصر الطبعة الثانية ،١٣٧٤ هـ-١٩٥٥م.
- \* الإكليل في المتشابه والتأويل، تقى الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحنبلي الدمشقي ابن تيمية الحراني (ت ٧٢٨هـ)، خرّج أحاديثه وعلَّق عليه: محمد الشيمي شحاته ، الناشر: دار الإيمان للطبع والنشر والتوزيع، الإسكندرية.
- \* آلاء الرحمن في تفسير القرآن، محمد جواد البلاغي النجفي (ت١٣٥٢هـ) ، الناشر: دار إحياء التراث العرب، بروت-لبنان.
- \* الآمالي ، محمد بن الحسن بن على بن الحسن الطوسي ،المعروف بشيخ الطائفة(ت ٢٠ هـ)، تحقيق وتصحيح: بهراد الجعفري وعلى أكبرغفاري، طهران، دار الكتب الإسلامية، ١٣٨١هـ.
- \* أمالي المرتضى (غرر الفوائد ودرر القلائد) الشريف المرتضى ، على بن الحسين بن موسى
- الموسوى علم الهدى (ت٤٣٦هـ)، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم الناشر: دار إحياء الكتب العربية (عيسى البابي الحلبي وشركاه) الطبعة: الأولى، ١٣٧٣ هـ - ١٩٥ م.
- \* الإمام في بيان أدلة الأحكام ، عز الدين بن سلام أبو محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي، (ت ١٦٠هـ)، المحقق: رضوان مختار بن غربية الناشر: دار البشائر الإسلامية - بيروت الطبعة: الأولى، ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م.
- \* الأمثل في تفسير الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي (فقيه معاصر)، الناشر:مدرسة الإمام على بن أبي طالب الله الطبعة الأولى ، ١٤٢٦ه. .
- \* الأنوار اللوامع في شرح مفاتيح الشرائع، الشيخ حسين آل عصفور بن الشيخ محمّد بن أحمد بن إبراهيم البحراني (ت١٢١٦هـ)،المحقق: الميرزا محسن آل عصفور،مطبعة: أمير -قم، الناشر: المرزا محسن العصفور.
- \* أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، الشيخ محمد بن النعان ابن المعلم أبي عبدالله العكبري البغدادي المفيد (ت١٣٦ ٤هـ) ، تحقيق الشيخ إبراهيم الأنصاري ، الناشر المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، الطبعة الأولى ١٤١٣ه..
- \* بحار الأنوار بحار الأنوار الجامعة لـدرر أخبار الأئمة الأطهار الله محمد باقر بن مُحَمد تَقى بِن مَقْصُودْعَلِي المجلسي الأصْفَهَاني (ت١١١هـ)، طبعة جديدة محققة ومصححة بَإشراف لجنة



- من العلماء ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت لبنان .
- \* البداية في علم الدراية، الشهيد الثاني الشيخ زين الدين بن علي الجَبَعي العاملي (ت٩٦٥هـ)، تحقيق السيد محمد رضا الحسيني الجلالي ، الناشر: انتشارات محاتي (المفيد سابقاً)، إيران -قم المقدسة، ١٤٢١هـ.
- \* البرهان في أصول الفقه ، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني، أبو المعالي، ركن الدين، الجويني الملقب بإمام الحرمين (ت٤٧٨ هـ)، المحقق: صلاح بن محمد بن عويضة، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت – لبنان، الطبعة الأولى ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م.
- \* البرهان في علوم القرآن ، أبو عبدالله بدر الدين محمد بن بهادر بن عبدالله الزركشي (ت٤٧٨هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ، ١٤٢٨هـ-٢٠٠٧م.
- \* بصائر الدرجات في فضائل آل محمد الله ،أبو جعفر محمد بن الحسن بن فروخ ، المعروف بالصفار القمي (ت ٢٩٠هـ) ، مكتبة آية الله مرعشي، قم الطبعة الثانية، ١٤٠٤هـ. \* بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، الفيروز آبادي مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب (ت ١٨٨هـ)، تحقيق: محمد علي النجار الناشر: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- \* البيان في تفسير القرآن ، السيد أبو القاسم الخوئي الموسوي (ت١٤١٣هـ)، دار الزهراء \_ بيروت، الطبعة الرابعة ،١٣٩٥هـ ـ ١٩٧٥م.
- \* البيان والتبيين، أبو عثمان عمرو بحر الجاحظ (ت٥٥٥هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مؤسسة الخانجي، ، مطبعة السعادة، القاهرة الطبعة الثالثة ، (د.ت).
- \* بين السائل والفقيه ، زين الدين الشيخ محمد أمين (١٤١٩هـ) ،الأمير للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت -لبنان ، الطبعة الاولى ، ٢٠٠٨م
- \* تاج العروس من جواهر القاموس ، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى الزّبيدي (ت ١٢٠٥هـ) على شيري دار الفكر \_ بيروت. ١٤١٤هـ \_ ١٩٩٤م .
- \* ٤٦ تاريخ آداب العرب ، مصطفى صادق الرافعي (ت ١٣٥٦هـ) ، الناشر مؤسسة هنداوي، عام ٢٠١٩م
- \* تاريخ المذاهب الإسلامية ، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد ابو زهرة (ت١٣٩٤هـ)، ملتزم الطبع والنشر : دار الفكر العربي القاهرة .
- \* التأويل النحوي في القرآن الكريم ، عبد الفتاح أحمد الحموز (اكاديمي معاصر)، الناشر: مكتبة الرشد ، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- \* تأويل النص عند الصوفية فصوص الحكم لإبن عربي إنموذجا على كاظم جواد سميسم



- (اكاديمي معاصر)، الناشر: ديوان الكتاب للثقافة والنشر، الطبعة الأولى، ٢٠٠٨م -١٤٢٩هـ : ٣٥-٣٤
- \* التأويل في مختلف المذاهب والآراء، معرفة الشيخ محمد هادي (١٤٢٧هـ)، الناشر: المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب الإسلامية المعاونية الثقافية / مركز التحقيقات والدراسات العلمية طهران -إيران. الطبعة الأولى ، ١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م.
- \* التأويل وخطورته وآثاره، عمر سليهان الأشقر (باحث معاصر)الناشر: دار النفائس سنة، النشر: هـ١٤١٢ - ١٩٩٢م.
- \* التبيان في تفسير القرآن ، محمد بن الحسن بن علي بن الحسن الطوسي ، المعروف بشيخ الطائفة (ت٤٦٠هـ)، دار إحياء الـتراث العربي ، ببروت لبنان .
- \* التحقيق في نفي التحريف عن القرآن الشريف، السيد علي الحسيني الميلاني (باحث معاصر)، نشر: مركز الحقائق الإسلامية، المطبعة: ظهور -قم الطبعة الثالثة، ١٤٢٦هـ.
- \* تحليل الخطاب في ضوء نظرية أحداث اللغة -دراسة تطبيقية لأساليب التأثير والاقتاع الحجاجي في الخطاب النسوي في القرآن ، محمود عكاشة أبو المعاطي أحمد (اكاديمي معاصر)، الطبعة الأولى ، دار النشر للجامعات، ١٤٣٥هـ ٢٠١٤م.
- \* تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، عبدالرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي
  - (ت٩١١هـ)، دار إحياء الـتراث العربي، بـيروت، الطبعة الأولى ١٤٢١هـ-٢٠٠١م.
- \* التذكرة بأصول الفقه ، الشيخ محمد بن النعمان ابن المعلم أبي عبدالله العكبري البغدادي المفيد ، المفيد (ت ١٣٥٤هـ) تحقيق : الشيخ مهدي نجف ، الناشر : المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد ، المطبعة : مهر الطبعة الأولى ، ١٤١٣هـ.
- \* تصحيح اعتقادات الامامية ، الشيخ محمد بن النعمان ابن المعلم أبي عبدالله العكبري البغدادي المفيد (ت ١٣٤هـ) ، تحقيق : حسين دركاهي ، الناشر : المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد ، الطبعة الأولى ، مطبعة مهر، قم إيران ، سنة ١٤١٣هـ.
- \* تعارض الأدلة واختلاف الحديث هاشم الهاشمي ابن السيّد محمّد بن السيّد جمال الدين الهاشمي الكُلبايكاني (ت١٣٩٧هـ).
- \* التعارض والتعادل والترجيح ، كاشف الغطاء الشيخ علي بن محمد رضا بن هادي بن عباس (١٣٦٦هـ)، مكتبة كاشف الغطاء العامة .
- \* التغير الدلالي وأثره في فهم النص القرآني ، د. محمد بن علي الشتيوي الجيلاني (معاصر)، الناشر: مكتبة حسن العصرية ، الطبعة الأولى.
- \* تفاصيل وسائل الشيعة في تحصيل مسائل الشريعة،الشيخ محمد بن الحسن بن على الحر

- \* التفسير الصافي في تفسير القرآن ، الفيض الكاشاني الشيخ محمد محسن (ت١٠٩١هـ)، تحقيق السيد محسن الحسيني الاميني ، الناشر: دار الكتب الإسلامية ايران طهران المطبعة : المروى.، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ.
- \* تفسير القرآن العظيم، ابن كثير أبو الفداء اسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري (ت ٧٧٤هـ)، المحقق: محمد حسين شمس الدين الناشر: دار الكتب العلمية، منشورات محمد علي بيضون بيروت الطبعة الأولى ١٤١٩ هـ
- \* تفسير النصوص في الفقه الإسلامي ، محمد أديب صالح (٢٠١٧م)، المكتب الإسلامي بيروت -لبنان الطبعة الرابعة ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- \* تفسير النصوص وحدود التأويل عند ابن حزم الاندلسي، نعان بو قرة بن عبد الحميد (اكاديمي معاصر)، الناشر، مجلة الشريعة الدراسات الإسلامية. سنة النشر، ٢٠٠٤هـ. \* التفسير والمفسرون في ثوبه القشيب، معرفة الشيخ محمد هادي (١٤٢٧هـ)، تنقيح: قاسم النوري، الطبعة الثانية ١٤٢٥هـ
- \* التقية موضوعاً وحُكماً في الكتاب والسنة، الشيخ جعفر السبحاني (معاصر)، دار جواد الأئمة على الله بعروت -لبنان الطبعة الأولى ١٤٣٢هـ-٢٠١١م.
- \* تلبيس إبليس ، أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي (ت ٩٧ هـ) ، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر، بيرزت، لبنان الطبعة: الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠١م.
- \* تلخيص التمهيد ، معرفة الشيخ محمد هادي (١٤٢٧هـ)، مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرّسين بقم المشرّفة، الطبعة السادسة ، ١٤٢٨هـ.
- \* تنزيه الأنبياء، الشريف المرتضى ، علي بن الحسين بن موسى الموسوي علم الهدى (ت٤٣٦هـ)، تحقيق : فاطمة القاضي بإشراف علي أكبر غفاري، منشورات المدرسة العليا للشهيد المطهري.، الطبعة الأولى ،
- \* تهذيب الأحكام ، محمد بن الحسن بن علي بن الحسن الطوسي ،المعروف بشيخ الطائفة (ت ٢٠ هـ)، تصحيح وتعليق : علي أكبر غفاري ، منشورات ، دار الكتب الإسلامية طهران ، الطبعة الأولى ١٣٨٤هـ .
- \* تهذيب الأصول، السيد عبد الأعلى الموسوي السبزواري (١٤١٤هـ)، الدار الإسلامية -بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ -١٩٨٦م.
- \* تهذيب الكمال في اسماء الرجال ، أبو الحجاج يوسف المزّي (ت٧٤٧هـ)، تحقيق : د. بشار عواد معروف ، مؤسسة الرسالة -بيروت ، الطبعة الثانية ، ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م.

- تحقيق: محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي بيروت ،الطبعة الأولى، ٢٠٠١م. \* تهذيب المقال في تنقيح كتاب الرجال للشيخ أبي العباس احمد بن على النجاشي ، تأليف: السيّد محمّد على بن السيّد مرتضى بن السيّد محمّد على الموحّد الأبطحي (ت١٤٢٣هـ)، الناشر: ابن المؤلف السيد محمد، قم المقدسة، الطبعة الثانية، ١٤١٧هـ.
- \* التوحيد ، الشيخ أبي جعفر محمد بن على بن بابويه القمّى الصدوق (ت٣٨١هـ)، صححه وعلق عليه المحقق السيد باسم الحسيني الطهراني ، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر ، بروت -لبنان.
- \* جامع البيان عن تأويل أي القرآن ، أبو جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي الطبري (ت ٣١٠هـ)، تحقيق: محمد أحمد شاكر، دار المعارف، القاهرة، سنة ٢٠٠٠م. \* الجامع الصحيح، أبو عبدالله محمد بن اسهاعيل بن ابراهيم بن المغيرة البخاري (ت ٢٥٠هـ)، تحقيق :د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة -جامعة دمشق ، الناشر
- : دار كثير ، اليهامة -بيروت ، الطبعة الثالثة، ٧٠٤ هـ-١٩٨٧م. \* الجامع لأحكام القرآن) تفسير القرطبي) القرطبي أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد
- بن أبي بكر الأنصاري الخزرجي (ت ٦٧١هـ)، المؤلف: تحقيق: أحمد المردوني وإبراهيم أطفيش الناشر: دار الكتب المصرية - القاهرة الطبعة الثانية، ١٣٨٤ هـ - ١٩٦٤ م.
- \* الجديد في مناهج تفسير الحديث الشريف وتطبيقاته، أحمد عثمان رحماني (اديب معاصر)، عالم الكتب الحديث ، الأردن، الطبعة الأولى ١٤٣٢هـ/ ٢٠١١م.
- \* جمل من أنساب الأشراف، أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البَلاَذُري (ت ٢٧٩هـ)، تحقيق: سهيل زكار ورياض الزركلي الناشر: دار الفكر - بيروت الطبعة الأولى، ١٤١٧ هـ - ١٩٩٦ م \* جهود المحدثين في نقيد متين الحديث الشريف، محميد طاهر الجوابي (ت ٢٠١٢م)، نيشر وتوزيع مؤسسات عبدالكريم بن عبدالله - تونس ١٩٩١م .
- \* جوابات المسائل الطرابلسيَّة ، الشريف المرتضى ، على بن الحسين بن موسى الموسوى علم الهدى (ت٤٣٦هـ)، تحقيق عدة من المحققين: حيدر البياتي ، حيد العطائي النظري ،باشراف محمد حسين الدرايتي، مؤسسة الطبع والنشر التابعة لمؤسسة الاستانة الرضوية المقدسة، الطبعة الأولى ، ١٤٤١هـ.
- \* جواهر الكلام، الشيخ محمد حسن الجواهري (ت١٢٦٦هـ)، حققه وعلق عليه: الشيخ عباس القوجاني الناشر: دار احياء التراث العربي - بيروت لبنان.
- \* حاشية مجمع الفائدة والبرهان، الوحيد البهبهاني الشيخ محمد باقر بن محمد أكمل

- الأصفهاني (ت٢٠٦١هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة العلامة المجدد الوحيد البهبهاني، الطبعة: الأولى، ١٤١٧ هـ المطبعة: أمير.
- \* حُجية الحديث ، حيدر حُب الله (اكاديمي معاصر) ، نشر: مؤسّسة الانتشار العربي، بيروت. الطبعة الأولى، ٢٠١٦م.
- \* الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة ، الشيخ يوسف بن أحمد بن ابراهيم بن أحمد بن صالح بن عصفور البحراني (ت ١١٨٦هـ)، الناشر: الشيخ على الأخوندي مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة إيران.
- \* الحديث النبوي (مصطلحه بلاغته كتبه)، محمد بن لطفي بن عبد اللطيف الصباغ (ت٢٠١٣م)، المكتب الإسلامي، بيروت دمشق، الطبعة الرابعة، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- \* الحديث النبوي بين الرواية والدراية ، الشيخ جعفر السُبحاني (معاصر)، إخراج ونشر: مؤسسة الإمام الصادق الله ، مطبعة اعتاد قم ، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ ٢٠٠٨م.
- \* حقائق التأويل في متشابه التنزيل، الشريف الرضي السيد محمد بن حسين (ت٢٠٤هـ)، شرح العلامة محمد الرضا ال كاشف الغطاء، دار الأضواء للطباعة والنشر -بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٦ هـ-١٩٨٦م.
- \* الحكايات ، الشيخ محمد بن النعان ابن المعلم أبي عبدالله العكبري البغدادي المفيد ، (ت٢١٥هـ)، تحقيق السيد محمد رضا الجلالي ، الناشر : المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد ، المطبعة : مهر الطبعة الأولى ، ١٤١٣هـ
- \* الخصال، الشيخ أبي جعفر محمد بن علي بن بابويه القمّي الصدوق (ت٣٨١هـ)، تصحيح وتعليق: علي أكبر غفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابع لجناع المدرسين بقم المشرفة، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ.
- \* دراسات في الفرق والعقائد الإسلامية ، الدكتورعبد الحميد عرفان (ت ٢٠٠٧م)، مطبعة الارشاد ، بغداد ، الطبعة الأولى ١٣٨٧هـ-١٩٦٧م
- \* دراسات في علم الدرايه تلخيص مقباس الهداية للعلامة المامقاني (ت ١٣٥١هـ)، تلخيص وتحقيق الاستاد علي أكبرغفاري (باحث معاصر)، جامعة الإمام الصادق اللهيء، المطبعة: تابش طهران، الناشر: جامعة الإمام الصادق اللهية. الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٦٩هـ.
- \* دراسة حول الجبر والتفويض والقضاء والقدر، السيد مرتضى بن محمد إسماعيل العسكري (ت٢٨٨ هـ)، الناشر: دار مشعر، الطبعة الأولى.
- \* الدروس الشرعية في فقه الامامية ، الشهيد الأول الشيخ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن جمال الدين مكى العاملي (٣٦٥هـ) ، تحقيق ونشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة



- المدرسين في قم المشرفة ، الطبعة الأولى ، ١٤١٢هـ.
- \* دروس تمهيدية في الفقه الاستدلالي، الشيخ محمد باقر الإيرواني (فقيه معاصر)، الناشر: المركز العالمي للدّراسات الإسلامية، المطبعة: توحيد، إيران، الطبعة الثانية، ١٤٢٢هـ.
- \* دروس في اختلاف الحديث ، حيدر المسجدي (اكاديمي معاصر)، دار الحديث للطباعة والنشر ، ، ايران - قم المقدسة الطبعة الأولى (د-ت).
- \* دروس في المناهج والاتجاهات التفسيرية للقرآن ، الشيخ محمد على رضائي الاصفهاني (باحث معاصر)، تعريب: قاسم البيضاني الناشر: مركز المصطفى العالمي للترجمة والنشر، مطبعة الكوثر ، الطبعة الرابعة (د-ت).
- \* دروس في علم الأصول، السيد الشهيد محمد باقر الصدر (ت١٤٠٠هـ)، إعداد وتحقيق: لجنة التحقيق التابعة للمؤتمر العالمي للشهيد الصدر، الناشر: مركز الأبحاث والدراسات التخصصية للشهيد الصدر (انتشارات دار الصدر المطبعة: شريعة -قم، الطبعة الثامنة،
- \* دعائم الإسلام وذكر الحلال والحرام والقضايا والأحكام عن أهل البيت رسول الله عليه وعليهم أفضل السلام، القاضي النعماني أبو حنيفة النعمان بن أبي عبد الله محمد بن منصور بن أحمد بن حيون التميمي المغربي (ت ٣٦٣هـ)، تحقيق آصف بن على أصغر فيضي، دار المعارف ۱۳۸۳ هـ- ۱۳۸۳
- \* دلائل الاعجاز ، ابو بكر عبدالقاهر بن عبدالرحمن بن محمد الفارسي الأصل الجرجاني (ت٤٧١هـ) ، تحقيق : محمود محمد شاكر ، مطبعة المدني ، القاهرة ، دار المدني بجدة ، الطبعة الثالثة ، ١٤١٣هـ-١٩٩٢م .
- \* ذخيرة المعاد في شرح الارشاد ، المحقق ملا محمد باقر السبزواري (ت ٠٩٠١هـ) ،مؤسسة آل البيت الله الإحياء التراث.
- \* الذريعة الى أصول الشريعة ، الشريف المرتضى ، على بن الحسين بن موسى الموسوي علم الهدى (ت٤٣٦هـ)، تحقيق اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق الله نشر مؤسسة الإمام الصادق الله ، تقديم وإشراف الشيخ جعفر السبحاني.
- \* ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة، الشهيد الأول الشيخ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن جمال الدين مكبي العاملي (ت٧٨٦هـ)، تحقيق مؤسسة آل البيت الله إحياء التراث، الطبعة الأولى ، ١٤١٩هـ.
- \* رجال الكشي ، اختيار معرفة الرجال الكُشي محمد بن عمر بن عبد العزيز (ت٠٥٣هـ)، تحقيق: جواد القيومي الأصفهاني ، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة الى جماعة المدرسين في قم

- \* رسالة حول خبر مارية ، الشيخ محمد بن النعمان ابن المعلم أبي عبدالله العكبري البغدادي المفيد (ت ١٣٥ هـ)، تحقيق: الشيخ مهدي الصباحي الناشر: المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، المطبعة: مهر، الطبعة الأولى ، ١٤١٣هـ.
- \* رسالة في حقيقة التأويل ، عبدالرحمن بن يحيى بن علي بن أبي بكر المعلمي (١٣٨٦هـ)، تحقيق جرير بن العربي أبي مالك الجزائري ، دار أطلس الخضراء للنشر والتوزيع ، الرياض ، الطبعة الأولى ١٤٢٦هـ ٢٠٠٦م.
- \* رسائل الشريف المرتضى ، الشريف المرتضى ، علي بن الحسين بن موسى الموسوي علم الهدى (ت٣٦٥هـ)، تقديم: السيد أحمد الحسيني ، إعداد: السيد مهدي الرجائي ، نشر: دار القرآن الكريم قم ، طبعة سيد الشهداء قم ، ١٤٠٥هـ.
- \* الرعاية في علم الدراية ، الشهيد الثاني الشيخ زين الدين بن علي الجُبَعي العاملي (ت٩٦٥هـ)، تعليق وتحقيق : عبدالحسين محمد على بقال، إشراف الأمين العام للمكتبة السيد محمود المرعشي، الخزانة العلمية للمخطوطات الإسلامية ، قم -إيران ، الطبعة الثانية ، ١٣١١هـ.
- \* الرواشح السياوية، الميرداماد محمّد باقر بن محمّد الحسيني الإسترآبادي (ت ١٠٤١ هـ)، تحقيق : غلا محسين قيصرية ها ونعمة الله الجليلي ، دار الحديث للطباعة والنشر ، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ .
- \* الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقيّة، الشهيد الثاني الشيخ زين الدين بن علي الجُبَعي العاملي (ت٩٦٥هـ)، تحقيق السيد محمّد كلانتر، منشورات جامعة النجف الدينيّة، الطبعة الثانية ١٣٩٨هـ.
- \* السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي، ابن إدريس الحلي أبي عبدالله محمد بن أحمد بن إدريس العجلي العجلي الحلي (ت٩٨٥هـ) ، تحقيق وتقديم : السيد محمد مهدي حسن الموسوي الخرسان ، منشورات دليل ما ، إيران -قم. الطبعة الأولى ١٤٢٩هـ
- \* السُنّة ومكانتها في التشريع الإسلامي، مصطفى حسني السباعي (ت١٣٨٤هـ)، الناشر: المكتب الإسلامي: دمشق سوريا، بيروت لبنان الطبعة: الثالثة ، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م. \* سير أعلام النبلاء، محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت٨٤٧هـ)، تحقيق : مجموعة من المحققين باشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط ، الناشر : مؤسسة الرسالة ، الطبعة : الثالثة ، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- \* الشافي في الإمامة ، الشريف المرتضى ، على بن الحسين بن موسى الموسوي علم الهدى (ت٢٣٦هـ)، تحقيق السيد عبدالزهراء الحسيني الخطيب ، مراجعة فاضل الميلاني ، الناشر:

一些意識し変更高

- مؤسسة الصادق الله للطباعة والنشر -إيران -طهران ، الطبعة الثانية ، ١٤٢٤هـ.
- \* الشافي في شرح أصول الكافي ، الشيخ عبدالحسين الشيخ عبدالله المظفر (١٤١٦هـ)، مؤسسة التاريخ العربي للطباعة والنشر والتوزيع بيروت -لبنان .، الطبعة الأولى ، ١٤٣٢هـ-٢٠١١م.
- \* شبهة إلقاء المعصوم الله نفسه في التهلكة ودحضها، محمد بن جميل بن عبد الحسين بن يوسف حود العاملي (فقيه معاصر)، دار المنهل اللبناني للطباعة والنشر -ببروت.
- \* شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام، المحقق الحلي، ابو القاسم الشيخ نجم الدين جعفر بن الحسن (ت٦٧٧هـ)، تعليق: السيد صادق الشيرازي، الناشر: إنتشارات استقلال، طهران، مركز التوزيع: قم، دار الإيهان، المطبعة: أمير - قم الطبعة الثانية - ١٤٠٩هـ.
- \* شرح أصول الكافي ، المازندراني ، المولى محمد صالح (ت١٠٨١هـ)، تحقيق السيد علي عاشور، دار احياء التراث العربي ، ببروت -لبنان ، الطبعة الثانية ، ١٤٢٩هـ-٢٠٠٨م
- \* شرح أصول الكافي، السيد جعفر الحسيني الشيرازي (فقيه معاصر)، دار العلوم للتحقيق والطباعة والنشر، لبنان الطبعة الأولى ١٤٣١هـ-٢٠١٠م.
- \* شرح الزيارة الجامعة ، الشيخ أحمد بن زين الدين الإحسائي (ت ١٢٤١هـ)، دار المفيد للطباعة والنشر ، بيروت -لبنان . الطبعة الأولى ، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- \* شرح كتاب التعرف لمذهب التصوف، اسماعيل بن محمد المستملي البخاري (ت٤٣٤هـ)، الناشر: دانشگاه طهران، مكان النشر: طهران، ١٩٦٧م
- \* الشيعة في الإسلام ،العلامة السيد محمد حسين الطبطبائي (ت ٢ ٠ ٢ هـ)، بيت الكاتب للطباعة والنشر، الطبعة الأولى ، ١٩٩٩م .
- \* الشيعة في الميزان ، الشيخ محمد جواد بن محمود بن محمّد مُغنية (ت ١٤٠٠هـ)، دار الشروق ببروت .
- \* الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية ، أبو نصر اسهاعيل بن حماد الجوهري الفارابي (ت ٣٩٣هـ)، تحقيق أحمد عبد الغفور عطا، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ- ١٩٧٩م.
- \* الصواعق المحرقة في الردعلى أهل البدع والزندقة الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، شهاب الدين أبو العباس أحمد بن محمد بن محمد بن علي ابن حجر الهيثمي (ت٩٧٤هـ)، المحقق: عبد الرحمن بن عبد الله التركي كامل محمد الخراط الناشر: مؤسسة الرسالة لبنان الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- \* الصواعق المرسلة على الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، القرطبي أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن أبي بكر الأنصاري الخزرجي (ت ٦٧١هـ) ، المحقق: على بن محمد

- الدخيل الله، الناشر: دار العاصمة، الطبعة الأولى ، ١٤٠٨هـ.
- \* العدة في أصول الفقه ، محمد بن الحسن بن على بن الحسن الطوسي ، المعروف بسيخ الطائفة (ت٤٦٠هـ)، تحقيق: محمد رضا الأنصاري القمى مطبعة: ستارة - قم.، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ
- \* على الشرايع ، الشيخ أبي جعفر محمد بن على بن بابويه القمّي الصدوق (ت ٣٨١هـ)، منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها في النجف ، ١٣٨٦ هـ-١٩٦٦ م
- \* علم أسباب ورود الحديث وتطبيقاته عند المحدثين والأصوليين ، طارق أسعد حلمي، الأسعد (اكاديمي معاصر)، منشورات: دار ابن حزم، لبنان -بيروت، الطبعة الأولى، ۲۲۶۱هـ-۱۰۰۲م.
- \* علم أصول الفقه في ثوبه الجديد ، الشيخ محمد جواد بن محمود بن محمّد مُغنية (ت ٠٠٤٠هـ)، دار التيار الجديد ، دار الجواد ، الطبعة الثالثة ، ١٤٠٨هـ -١٩٨٨م.
- \* علم الدلالة عند العرب، عادل الفاخوري (ت٢٠١٧م)، دار النشر: الطليعة لبنان ،الطبعة الثانية ، ، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- \* علم الكلام وبعض مشكلاته ، أبوالوفا الغنيمي التفتازاني (ت١٩٩٤م)، الناشر: دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٨٧م.
- \* العلم والدين، مناهج ومفاهيم ، أحمد عروة (ت١٤١٢هـ) ،الطبعة الأولى، دار الفكر للطباعة والنشر، دمشق-سوريا، ۸ • ۱۶ هـ- ۱۹۸۷م.
- \* عُمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار، شمس الدين يحيى بن الحسن بن الحسين الاسدي الربعي ابن البطريق الحلى (ت٢٣٥هـ)، تحقيق الشيخ مالك المحمودي والشيخ ابراهيم البهادري، الناشر: ممثلية السيد الخامنئي في الحج، ١٤١٢هـ، طهران ، الطبعة الثالثة ، مطبعة أفسيت.
- \* عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية ،ابن أبي الجمهور محمد بن على بن ابراهيم الإحسائي (ت٩١٠هـ) ، تحقيق أقا مجتبي العراقي، مطبعة سيد الشهداء ، قم - إيران ، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م.
- \* عيون أخبار الرضا الله الشيخ أبي جعفر محمد بن على بن بابويه القمّي الصدوق (ت٣٨١هـ)، صححه وقدم له وعلق عليه: العلامة الشيخ حسين الأعلمي، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت -لبنان ، الطبعة الأولى ، ١٤٠٤هـ-١٩٨٤م.
- \* الفائق في غريب الحديث ، ابو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد جار الله الزمخشري (ت ٥٣٨ هـ (، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٦٦هـ.



- ٥رويو
- \* فتح المغيث بشرح الفية الحديث للعراقي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عثمان بن محمد السخاوي (ت ٩٠٢هـ) المحقق: على حسين علي الناشر: مكتبة السنة مصر الطبعة: الأولى، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.
- \* فرائد الأصول، الشيخ مرتضى الأنصاري أستاذ الفقهاء والمجتهدين (١٢٨١هـ)، إعداد لجنة تحقيق تراث الشيخ الاعظم، قم -مجمع الفكر الإسلامي -١٣٨٠هـ.
- \* فصل المقال فيها بين الحكمة والتشريع من الاتصال، أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن رشد القرطبي الشهير بابن رشد الحفيد (ت٥٩٥هـ)، دار الفكر اللبناني، بيروت،
- \* الفصول المختارة من العيون والمحاسن للمفيد، الشريف المرتضى، علي بن الحسين بن موسى الموسوي علم الهدى (ت٤٣٦هـ)، الناشر: المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، مطبعة: مهر، الطبعة الاولى، ١٤١٣هـ
- \* فقه الشيعة، السيّد محمّد مهدي ابن السيّد فاضل الخلخالي الموسوي (١٣٤٤هـ) ،مركز فرهنكي انتشاراتي منبر، طهران -ايران ، الطبعة الأولى،١٣٨٥هـ.
- \* فقه الصادق الله السيد محمد صادق الحسيني الروحاني (ت١٤١٨هـ)،اعداد وإخراج: جمع من الفضلاء ، الناشر: آيين دانش قم المقدسة ، الطبعة الخامسة ، ١٤٣٥هـ ٢٠١٤م.
- \* فلسفات إسلامية ، الشيخ محمد جواد بن محمود بن محمّد مُغنية (ت ١٤٠٠هـ)، دار ومكتبة الهلال، دار الجواد ، بيروت لبنان ،الطبعة السادسة ، ١٩٩٣م.
- \* فوائد الأصول من إفادات الميرزا محمد حسين الغروي النائيني (ت١٣٥٥ هـ)، المحقق العلامة الشيخ محمد على الكاظمي النائيني الخراساني (ت ١٣٦٥ هـ) مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين التاريخ: التابعة لجماعة المدرسين التاريخ: ١٤٠٤ ه.
- \* الفوائد الحائرية ، الوحيد البهبهاني الشيخ محمد باقر بن محمد أكمل الأصفهاني (ت٦٠٦هـ)، تحقيق : لجنة التحقيق مجمع الفكر الإسلامي ، الطبعة الثانية ١٤٢٤هـ .
- \* الفوائد العلية ، السيّد على بن السيّد محمّد الموسوي البهبهاني (ت١٣٩٥هـ)، الناشر: مكتبة دار العلم في الأهواز ، المطبعة العلمية - قم ، الطبعة الثانية ١٤٠٥هـ.
- \* القاموس المحيط ، الفيروز آبادي مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب (ت ١٨١٧هـ)، تحقيق : محمد نعيم العرقسوسي ، الناشر : مؤسسة الرسالة ، الطبعة الثامنة، ١٤٢٦هـ-٢٠٠٥م .
- \* قراءة النص الديني بين التأويل الغربي والتأويل الإسلامي، محمد عمارة مصطفى عمارة (ت ١٤٤١هـ)، مكتبة الشروق الدولية القاهرة.، الطبعة الأولى ، ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م.



- \* قضيّة التأويل في القرآن بين الغُلاة والمُعتَدلين ، إبراهيم بن حسن بن سالم (ت ٢٠٠٣م) دار قتيبة للطباعة والنشر والتوزيع بيروت- لبنان ١٩٩٣م .
- \* القواعد الأصولية، الشيخ محمد حسن الجواهري (ت١٢٦٦هـ)، الناشر: شركة العارف للمطبوعات، بيروت -لبنان الطبعة الأولى، ١٤٣١هـ-٢٠١٠م.
- \* قواعد الحديث ، السيد أبو محمد رضا؛ محيي الدين بن السيد جواد الغريفي الموسوي (١٣٦٠هـ)، تحقيق السيد محمد رضا الغريفي ، الناشر: مؤسسة السيدة معصومة، مطبعة : ثامن الحجج، الطبعة الخامسة ، ١٤٢٩ ٢٠٠٨ .
- \* القواعد الفقهية ، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي (فقيه معاصر)، الناشر: مدرسة الإمام أمير المؤانين المخالطبعة الثالثة رمضان ١٤١ه.
- \* القواعد المنهجية لنقد الحديث ، حسين سامي شير علي (اكاديمي معاصر)، الناشر: دار الولاء لصناعة النشر ، بيروت- لبنان الطبعة الأولى ، ، ١٤٣٨هـ ٢٠١٧م .
- \* قوانين الأصول، الميرزا ابو القاسم القمي (١٢٣١هـ)، دار احياء الكتب الإسلامية دار المرتضى للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٤٣٠هـ.
- \* الكافي، الشيخ محمد بن يعقوب الكُليني (ت٣٢٨هـ)، منشورات الفجر ، بيروت ، لبنان ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٧ - ٢٠٠٧
- \* كتاب العين ، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي (١٧٠هـ)، تحقيق: مهدي المخزومي إبراهيم السامرائي، الناشر: مؤسسة دار الهجرة،الطبعة الثانية ، ١٤١٠هـ.
- \* كشف اصطلاحات الفنون محمد بن علي بن القاضي التهانوي (ت١١٥٨هـ) ، بيروت ، مكتبة لبنان ١٩٦٩م .
- \* كشف الظنون ، مصطفى بن عبدالله (كاتب جلبي ) المشهور بـ (حاجي خليفة) (ت١٠٦٧هـ)، دار حياء التراث العربي ، بيروت – لبنان.
- \* كشف المراد في شرح تجريد الإعتقاد، تأليف: العلامة الحلي جمال الدين بن يوسف بن علي المطهر (ت٢٧٦هـ)، شرح لكتاب تجريد الاعتقاد للخواجة نصير الدين الطوسي (ت٢٧٦هـ)، منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت -لبنان.
- \* كفاية الأصول مع حواشي المحقق الميرزا أبي الحسن المشكيني ، الأخوند الشيخ محمد كاظم الخراساني (ت١٣٢٩هـ) ، تحقيق الشيخ سامي الخفاجي، انتشارات لقمان ، قم ايران، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ.
- \* كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ، المتقي الهندي ،علاء الدين علي بن حسام الدين ابن قاضي خان القادري الشاذلي الهندي (ت٩٧٥هـ)، تحقيق: صفوت السقا بكري الحياني ،



- \* كنز الفوائد ابو الفتح الشيخ محمد بن علي بن عثمان الطرابلسي الكراكجي (ت٩٩٦هـ)، حققه وعلق عليه الشيخ عبدالله نعمة ،دار الاضواء بيروت ، ١٤٠٥هـ - ١٩٨٥م.
- \* لسان العرب، ابن منظور ، محمد بن مكرم بن منظور الافريقي المصري (ت٦٣٠هـ)، دار صادر ـ بيروت ، الطبعة الأولى .
- \* اللغة العربية معناها ومبناها، تمام حسان -عالم نحوي عربي (ت٢٠١١م) ، الهيأة المصرية العامة، القاهرة، ١٩٧٣م .
- \* اللَّمع في أسباب ورود الحديث، عبدالرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ)، تحقيق اسماعيل أحمد، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٨٤م.
- \* مبادىء الوصول الى علم الأصول، العلامة الحلي جمال الدين بن يوسف بن علي المطهر (ت٢٦هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت الله لإحياء التراث ، مطبعة ، ستارة -قم ، الطبعة الأولى ، جمادي الأولى ١٤٣١ هـ
- \* المباديء العامة لتفسير القرآن ، الدكتور محمد حسين الصغير (اكاديمي معاصر)، الناشر: دار المؤرخ العربي، الطبعة الأولى سنة ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- \* المباديء العامة للفقه الجعفري، السيد هاشم معروف الحسني (ت ١٩٨٤م)، الناشر: دار القلم، الطبعة الثانية مزيدة ومنقحة ، ١٩٨٧م
- \* المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين بن الأثير، نصر الله بن محمد بن محمد بن محمد بن عبدالحريم الموصلي ابن الأثير (ت٦٣٧هـ) ، تحقيق محمد محي الدين عبدالحميد ، مكتبة ومطبعة مصطفى البأبي الحلبي بمصر (د-ت).
- \* مجاز القرآن ، أبو عبيدة معمر بن المثنى التيمى البصري (ت ٢٠٩هـ)، تحقيق : محمد فؤاد ، الناشر : محمد سامي الخانجي ، القاهرة -مصر ، الطبعة الأولى ، ١٩٩٤م .
- \* المجازات النبوية ، الشريف الرضي السيد محمد بن حسين (ت٢٠٦هـ) تصحيح : مهدي هو شمند ، الناشر : دار الحديث للطباعة والنشر ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٢هـ.
- \* المحاسن ، الشيخ أبي جعفر، أحمد بن محمد بن خالد البرقي (ت ٢٧٤ هـ)، الناشر : دار الكتب الإسلامية، طهران ، تاريخ النشر ١٣٧٠ هـ
- \* المحجة البيضاء في تهذيب الأحياء ، الفيض الكاشاني الشيخ محمد محسن (١٠٩١هـ) هـ)، صححه وعلق عليه: علي أكبرالغفاري، الناشر: منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ومؤسسة النشر الإسلامي.
- \* المحصول في علم الأصول، أبي عبدالله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي

- الملقب بـ (فخر الدين) خطيب الري (ت٦٠٦هـ)، دراسة وتحقيق : طه جابر فياض العلواني، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الثالثة، ١٤١٨ هـ ١٩٩٧.
- \* المختصر النافع أو النافع في مختصر الشرائع، المحقق الحلي، ابو القاسم الشيخ نجم الدين جعفر بن الحسن (ت٦٧٧هـ)، مقدمة التحقيق: محمد تقي القمي، الطبعة الثانية، الناشر مؤسسة البعثة: قم المقدسة ١٤١٦هـ.
- \* المدخل إلى علوم القرآن الكريم ، المؤلف : محمد فاروق النبهان (اكاديمي معاصر)، الناشر: دار عالم القرآن حلب الطبعة: الأولى، ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م.
- \* مرآة العقول شرح أخبار آل الرسول محمد باقر بن مُحَمد تقيي بن مَقْصُودْعَلي المجلسي ال أَصْفَهَاني (ت١١١هـ)، ، تقديم السيد مرتضى العسكري ، إخراج ومقابلة وتصحيح: السيد هاشم الرسولي ، الناشر: دار الكتب الإسلامية لصاحبها الشيخ محمد الأخوندي طهران. \* المسائل السروية ، الشيخ محمد بن النعان ابن المعلم أبي عبدالله العكبري البغدادي المفيد
- \* المسائل السرويه ، الشيح محمد بن النعمال ابن المعلم ابي عبدالله العحبري البعدادي المفيد . (ت٢١٥هـ)، تحقيق صائب عبد الحميد ، الناشر: المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد ، المطبعة : مهر ، الطبعة الأولى ، ١٤١٣هـ .
- \* مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، الحاج حسين الميرزا النوري الطبرسي (ت١٣٢٠هـ)، تحقيق مؤسسة ال البيت الله الحياء التراث، الطبعة الثالثة، ١٤١١هـ-١٩٩١م.
- \* مستدرك سفينة البحار، النهازي الشيخ علي الشاهرودي (ت١٤٠٢هـ)، تحقيق وتصحيح: نجل المؤلف الحاج الشيخ حسن بن علي النهازي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين -قم المشرفة.
- \* المستصفى في علم الأصول، محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت٥٠٥هـ)، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م. \* المسلك في أصول الدين، المحقق الحلي، ابو القاسم الشيخ نجم الدين جعفر بن الحسن (ت٧٧٣هـ)، تحقيق: رضا الأستادي الناشر: مجمع البحوث الإسلامية، إيران مشهد، الطبع: مؤسسة الطبع والنشر في الإستانة الرضوية المقدسة، الطبعة: الأولى ١٤١٤هـ.
- \* مشارق الشموس في شرح الدروس ، المولى المحقق المدقق العلامة حسين بن جمال الدين محمد الخوانساري (١٠٩٨هـ) مؤسسة آل البيت لإحياء التراث.
- \* مصابيح الانوار في حل مشكلات الأخبار، السيد عبدالله شبر بن السيد محمد رضا الحسيني النجفي الكاظمي (ت١٢٤٢هـ)، تحقيق مجتبى المحمودي، مؤسسة الحديث العلمية الثقافية ،الناشر: دار الحديث للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، ١٣٩٠هـ.
- \* مصباح الفقاهة، السيد أبو القاسم الخوئي الموسوي (ت١٤١٣هـ)، الطبعة الأولى المحققة،



- \* المصباح المنير في غريب الشرح الكبير الفيومي أحمد بن محمد بن علي الفيومي ثم الحموي،
- أبو العباس (ت ٧٧٠هـ)، معجم عربي-عربي، الناشر: مكتبة لبنان، بيروت -لبنان، ١٩٧٨م.
- \* مصباح الهدى في شرح العروة الوثقى ، الآملي الشيخ محمد تقي الطهراني (ت١٣٩٨هـ)، مطبعة : فردوسي ، طهران -إيران ، ١٣٨٧هـ.
- \* مصنف ابن أبي شيبة، ابن أبي شيبة ، أبو بكر بن ، عبد الله بن محمد بن إبراهيم العبسي (ت
- ٢٣٥هـ). تحقيق: كمال يوسف الحوت الناشر: مكتبة الرشد الرياض الطبعة الأولى، ٩٠٤١هـ.
- \* معارج الأصول ، المحقق الحلي ، ابو القاسم الشيخ نجم الدين جعفر بن الحسن (ت٧٧٧هـ)، اعداد محمد حسين الرضوى ، مطبعة سيد الشهداء قم، الناشر: مؤسسة آل
- (ت٩٧٧هـ)، اعداد محمد حسين الرضوي ، مطبعة سيد الشهداء- قم، الناشر: مؤسسة ال البيت الله للطباعة والنشر الطبعة الأولى عام ١٤٠٣هـ.
- \* المعاريض والتورية مباحث الأصول وفقه الحديث، مرتضى بن محمد بن المهدي بن حبيب الله الحسيني الشيرازي (باحث معاصر)، منشورات: دليل ما، مطبعة: نكارش، قم ايران الطبعة الأولى ١٣٩٤هـ.
- \* معاني الأخبار ، الشيخ أبي جعفر محمد بن علي بن بابويه القمّي الصدوق (ت ٣٨١هـ)، تصحيح : علي أكبر غفاري ، الناشر : دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت - لبنان، ١٣٩٩هـ- ١٩٧٩ م .
- \* المعتمد في أصول الفقه، محمد بن علي الطيب أبو الحسين المعتزلي البَصْري (ت ٤٣٦هـ)، المحقق: خليل الميس الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت
- \* المعجم الأصولي، محمد صنقور على حيدر) باحث معاصر)، الطبعة الأولى ، ١٤٢١هـ، يتناول بالشرح معظم المصطلحات الأصولية وتحرير مسائل الأصول بحسب الترتيب الهجائي، قم .
- \* معجم التعريفات ، الشريف علي بن محمد الجرجاني (ت ٨١٦هـ)، تحقيق ودراسة : محمد صديق المنشاوي، دار الفضيلة للنشر والتوزيع القاهرة.
- \* معجم التعريفات الفقهية ، محمد عميم الإحسان البركتي المجددي الماتريدي (ت١٣٩٥هـ)، منشورات محمد علي بيضون لنشر كتب السنة والجاعة ، دار الكتب العلمية بيروت -لبنان ، الطبعة الأولى ، ١٤٢٤هـ- ٢٠٠٣م .
- \* معجم الفروق اللغوية ، الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيي بن مهران العسكري (ت٥٩٥هـ)، تحقيق مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المقدسة ، الطبعة السادسة ، ٤٣٧ هـ.
- \* المعجم الفلسفي ، جميل صليبا (ت ١٩٧٦م)، الشركة العالمية للكتاب للنشر والتوزيع ، مكتبة

المدرسة ، دار الكتاب العلمي ، الدار الأفريقية ، دار التوفيق ، بيروت -لبنان ، ١٤١٤هـ- ١٩٩٤م .

- \* معجم المقاييس في اللغة، ابن فارس أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي (ت
- ٣٩٥هـ)، المحقق: عبد السلام محمد هارون الناشر: دار الفكر عام النشر: ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩م.
- \* المعجم الوسيط ، مجمع اللغة العربية (إبراهيم أنيس عبد الحليم منتصر عطية الصوالحي
- محمد خلف الله أحمد) ،الناشر: مكتبة الشروق الدولية، الطبعة الرابعة سنة النشر: ٢٠٠٤م \* معرفة المعاد، السيد محمد حسين الحسيني الطهراني (ت ٢١٦١هـ)، تعريب عبدالرحيم مبارك
- » معرف المحجة البيضاء، دار الرسول الاكرم، ، بيروت -لبنان الطبعة الأولى ١٤١٦. هـ-١٩٩٥م.
- \* معرفة علوم الحديث ، أبو عبدالله محمد بن عبدالله المعروف بالحاكم النيسابوري (ت٥٠٥هـ)،
- شرح وتحقيق أحمد بن فارس السلوم، دار ابن حزم دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت لبنان، الطبعة الأولى ١٤٢٤م- ٢٠٠٣هـ .
- \* مفاتيح الغيب، صدر الدين الشيخ محمد بن ابراهيم القوامي الشيرازي المعروف بملاً صدرا (ت٠٥٠هـ)، صححه وقدم له محمد خواجوى، الناشر: مؤسسة التاريخ العربى، ببروت ١٩٩٨م.
- \* مفتاح العلوم، المؤلف: يوسف بن أبي بكر بن محمد بن علي السكاكي الخوارزمي الحنفي أبو يعقوب السكاكي (ت ٦٢٦هـ) ضبطه وكتب هوامشه وعلق عليه: نعيم زرزور الناشر: دار الكتب العلمية، بمروت لبنان الطبعة: الثانية، ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧.
- \* مفتاح الوصول الى علم الأصول، الشيخ أحمد كاظم البهاديُّ (فقيه معاصر)، دار المؤرخ العربي، بيروت -لبنان، الطبعة الأولى ، ١٤٢٢هـ-٢٠٠٣م.
- \* المفردات في غريب القرآن ، أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل الراغب الاصفهاني (ت٢٠٥هـ)، تحقيق : صفوان عدنان الداودي ، الناشر : دار القلم ، الدار الشامية -دمشق -بيروت ، الطبعة الأولى -١٤١٢هـ.
- \* مقباس الهداية ، الشيخ عبدالله المامقاني (ت ١٢٥١هـ)، تحقيق محمد رضا المامقاني، منشورات دليل ما ، قم المقدسة ، الطبعة الأولى ، ١٣٨٥هـ .
- \* مقدمات منهجية في تفسير النص القرآني، عبد الأمير زاهد (اكاديمي معاصر)، مطبعة الضياء، النجف الأشرف، ٢٠٠٨م .
- \* مقدمة ابن خلدون ، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون ولي الدين (ت ٨٠٨هـ)، تحقيق: عبد الله محمد الدرويش الناشر: دار يعرب سنة النشر: ١٤٢٥ هـ- ٢٠٠٤م.
- \* الملل والنحل، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر أحمد الشهرستاني (ت٥٤٨هـ)



- صححه وعلق عليه : أحمد فهمي محمد ، دار الكتب العلمية ، بيروت -لبنان ، الطبعة الثانية ، ١٤١٣هـ-١٩٩٢م .
- \* من لا يحضره الفقيه ، الشيخ أبي جعفر محمد بن علي بن بابويه القمّي الصدوق (ت٣٨١هـ)، تحقيق الشيخ الأعلمي ، منشورات الأعلمي للمطبوعات ،بيروت، -الطبعة الأولى ٢٠١١هـ -١٩٨٦م .
- \* مناهج التأويل في الفكر الأصولي ، اسماعيل نقاز (باحث وأكاديمي معاصر)، مركز نماء للبحوث والنشر ، بيروت -لبنان .الطبعة الأولى .
- \* المناهج التفسيرية في علوم القرآن ، الشيخ جعفر السبحاني (معاصر)، مؤسسة الإمام الصادق الله للطباعة والنشر، قم إيران ، الطبعة الرابعة ١٤٣٢هـ
- \* المناهج الروائية عند الشريف المرتضى، وسام الخطاوي (اكاديمي معاصر)، المراجعة العلمية وتقويم النص: عادل حسن الأسدي الناشر: دار الحديث للطباعة والنشر المطبعة: دار الحديث-قم، الطبعة: الأولى، ١٤٢٧ه.
- \* منتقى الجَهان في الأحاديث الصحيحة والحسان، جمال الدين ابي منصور الحسن بن زين الدين الشهيد الثاني (ت ١٠١١ هـ)، صححه وعلق عليه: علي أكبر الغفاري، منشورات جامعة المدرسين في الحوزة العلمية بقم المشرفة.
- \* منتهى المطلب في تحقيق المذهب، العلامة الحلي جمال الدين بن يوسف بن علي المطهر (ت٧٢٦هـ)، تحقيق قسم الفقه في مجمع البحوث الإسلامية، الناشر النموذجي في معرض طهران الدولي السابع للكتاب الطبعة الثالثة ، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م .
- \* المنطق، الشيخ محمد رضا المظفر (ت١٣٨٣هـ)، دار التعارف للمطبوعات لبنان ١٤٢٧هـ-
- \* المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ، النووي ، ابو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف (ت٦٧٦هـ)، الناشر : مؤسسة قرطبة للنشر والتوزيع ، الطبعة الثانية ، ٢٠١٤هـ ، ٢٠٠٤م .
- \* منهج البحث في الدراسات الإسلامية بحثاً وتحقيقاً ، فاروق حمادة (اكاديمي معاصر)، المملكة المغربية جامعة محمد الخامس ، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط ، مطبعة النجاح الجديد الدار البيضاء ، الطبعة الأولى ٢١٦١هـ ١٩٩٥م .
- \* منهج المتكلمين في فهم النص القرآني ، ستار جبر حمود الاعرجي (أكاديمي معاصر) مراجعة لغوية: د. رفعت كاظم السوداني ، بيت الحكمة ، العراق-بغداد الطبعة الأولى ، ٢٠٠٨م .
- \* منهج نقد المتن عند علماء الحديث النبوي ، صلاح الدين بن الشيخ أحمد بن الشيخ محمد سعيد الأدلبي (معاصر)، دار النشر: دار الآفاق الجديدة، بيروت -لبنان ، ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م.

- \* الموافقات ، أبو إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الشاطبي (ت ٧٩٠هـ) ، تقديم: ابو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان ، الناشر : دار ابن عفان ، مكتبة التوحيد ، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ ١٤٩٧م
- \* الموسوعة الفقهية الكويتية ، وزارة الاوقاف والشؤون الإسلامية، طباعة ذات السلاسل-الكويت ، الطبعة الثانية ، ١٤٠٤هـ - ١٩٨٤م.
- \* موسوعة الفكر الإسلامي المجلد الثامن الحضارة والفكر والحركة والوحدة ، السيد محمد حسين فضل الله (١٤٣١هـ) ، دار الملاك للطباعة والنشر ، بيروت لبنان ، الطبعة الأولى، ١٤٣٣هـ ١٤٣٣م
- \* الميزان في تفسير القرآن ، العلامة السيد محمد حسين الطبطبائي (ت١٤٠٢هـ)، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت ، الطبعة الثالثة ، ١٣٩٣هـ .
- \* نصائح الهدى الى من كان مسلماً وصار بابياً، محمد جواد البلاغي النجفي (ت١٣٥٢هـ)، طبع في مطبعة دار السلام بغداد، ١٣٩٩هـ .
- \* نظرية التأويل في الفلسفة العربية الإسلامية ، عبدالقاهر فيدوح (اكاديمي معاصر)، الناشر: الاوائل للنشر والتوزيع ، سوريا -دمشق ، الطبعة الأولى ، ٢٠٠٥م .
- \* نهاية المرام في تتميم مجمع الفائدة والبرهان ، السيّد شمس الدين محمّد بن السيد الموسوي الجبعي العاملي (ت١١١ه)، تحقيق: الحاج آقا مجتبى العراقي، الشيخ على پناه الاشتهاردي ، آقا حسين اليزدي ، طبع ونشر: مؤسسة النشر الاسلامي الطبعة: الاولى ١٤١٣ هـ، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- \* نهاية الوصول الى علم الأصول، العلامة الحلي جمال الدين بن يوسف بن علي المطهر (ت٢٦٥هـ)، تحقيق مؤسسة آل البيت الإحياء التراث، مطبعة الوفاء قم، الطبعة الأولى ١٤٣٥هـ.
- \* النهاية في غريب الحديث ، مجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير (ت٦٠٦هـ)، تحقيق : طاهر أحمد الزاوي-محمود محمد الطناجي، الناشر : المكتبة العلمية- بيروت ، ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م.
- \* نهج السعادة في مستدرك نهج البلاغة ، المحمودي الشيخ أبو جعفر محمد باقر (ت ١٤٢٧هـ)، تصحيح : عزيز آل طالب، مؤسسة الطباعة والنشر ، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي ،



- طهران، الطبعة الأولى -١٤١٨هـ
- \* نور الأفهام في علم الكلام ، اللواساني حسن ابن السيّد محمّد ابن السيّد إبراهيم الحسيني (١٤٠٠هـ)، طبع ونشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة .: ١٤٢٥هـ هـ
- \* هـ دي العقول الى أحاديث الأصول، محمد بن عبد علي آل عبد الجبار القطيفي البحراني (ت٠٥١هـ)، تحقيق مصطفى الشيخ عبدالحميد آل مرهون، منشورات شركة دار المصطفى لإحياء الـتراث، بيروت -لبنان الطبعة الأولى ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م.
- \* هـل الجنة للمسلمين وحدهم؟ قراءة في مفهـوم الخلاص الأخروي، الشيخ حسن الخشـن (باحث معـاصر)، المركز الإسلامي الثقـافي مجمع الإمامين الحسنين الله، لبنـان ١٤٣٢هـ-٢٠١١م
- \* الهيئة والاسلام ، السيد هبة الدين الحسيني الشهرستاني (ت٤٨٥هـ)، تقديم واشراف السيد الحمد الحسني ، منشورات -دار الثقافة ، مطبعة الآداب -النجف الشرف ، ١٣٨١ ١٩٦١م.
- \* الوافي ، الفيض الكاشاني الشيخ محمد محسن (ت١٠٩١هـ)، التحقيق : مدرسة الإمام أمير المؤمنين علي الله (أصفهان) \_ سيد ضياء الدين حسيني ، إشراف مؤسس المكتبة السيد كال
  - الدين ، الناشر : عطر عترت ، المطبعة ، رسل قم المقدسة ، الطبعة الأولى ، ١٤٣٠هـ،
- \* الوجيز في أصول الفقه الإسلامي، محمد مصطفى الزحيلي (استاذ وفقيه معاصر)، دار الخير للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق - سوريا الطبعة: الثانية، ١٤٢٧ هـ - ٢٠٠٦م.
- \* الوسيط في أصول الفقه ، الشيخ جعفر السُبحاني (معاصر)، دار جواد الأئمة الله، بيروت لبنان الطبعة الأولى ١٤٣٢هـ-٢٠١١م .
- \* الوسيط في علوم ومصطلح الحديث، أبو شهبة محمد بن محمد بن سويلم) ت ١٤٠٣هـ (، دار الفكر العربي، القاهرة (د.ت).
- \* الوسيط في قواعد فهم النص ، الشيخ الدكتور عبدالهادي محسن الفضلي (ت١٤٣٤هـ)، مركز الغدير للدراسات والنشر والتوزيع ، بيروت لبنان -بيروت، ٢٠٠٧م -٢٤٢٦هـ
- \* وصول الأخيار الى أصول الأخبار، الحسين بن عبد الصمد بن محمد بن علي الحارثي الهمداني الملقب بـ (عز الدين)، والد الشيخ البهائي (ت ٩٨٤هـ)، تحقيق : السيد عبد اللطيف الكوهكمرى نشر: مجمع الذخائر الإسلامية طبع : مطبعة الخيام قم، ١٠٤١هـ.
  - \* المجلات والبحوث العلمية
- \* أثر التأويل النحوي في فهم النص، غازي مختار طليهات، مجلة كلية الدراسات الإسلامية و العربية العدد الخامس عشر. ١٤١٨هـ ١٩٩٨م .

- \* أزمة الفهم في الصحوة الإسلامية -التشخيص والعلاج، يوسف فرحات، بحث مقدم إلى مؤتمر (الإسلام والتحديات المعاصرة) المنعقد بكلية أصول الدين في الجامعة الإسلامية، في الفيرة: ٢-٣/ ٤/٧٠٢م.
- \* آمالي المرتضى دراسة في المنهج النقد والتأويل ، ثائر عبدالزهرة لازم البصير، اطروحة دكتوراه اطروحة دكتوراه في كلية الآداب جامعة البصرة ، ١٤٢٩هـ ١٠٠٨م .
- \* تأويل النصوص في الفقه الإسلامي دراسة في منهج التأويل الأصولي الذوادي بن بخوش قوميدي، (رسالة ماجستير) ، قوميدي ، دار ابن حزم ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٤٣٠ هـ/ ٢٠٠٩ م .
- \* التأويل عند المعتزلة -مصادره ، وسائلة ، أدواته، قضاياه : مبروك عبدالعزيز عبدالسلام عبدالله، مجلة قطاع أصول الدين ، العدد ١٢ ، ج١ ، ١٤٣٨ هـ ٢٠١٧ م .
- \* تحليل الخطاب نوال بو معزة، جامعة الأمير عبدالقادر للعلوم الإسلامية -قسنطينة ، كلية الآداب والحضارة الإسلامية / قسم اللغة العربية والدراسات القرآنية ، السنه الجامعية ٢٠١٢ ٢٠١٣م.
- \* ثنائية الظاهر والباطن وحدود التأويل عند محدثي الامامية ، رجاء عجيل ابراهيم الحسناوي، قراءة في كتاب مرآة العقول في شرح أخبار الرسول لعلامة المجلسي، مجلة اللغة العربية و آدابها، العدد: ٣٠ (تشرين الأول ٢٠١٩ م)من٧٩-٠٠ الناشر: جامعة الكوفة كلية الآداب.
- \* دلالات الحركات الجسدية في الخطاب القرآني، وليد النبيه يوسف ،اطروحة دكتوراه بإشراف د. عشراتي سليمان ،مقدمة الى كلية الآداب واللغات والفنون / جامعة وهران للسنة الدراسية . ٢٠١٠ ٢٠١١م .
- \* ضوابط في فهم النص ، عبد الكريم الحامدي، مجلة كتاب الأمة ، سلسلة دوية تصدر كل شهرين عن وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية قطر ، العدد ١٠٨ ، رجب ١٤٢٦هـ السنة الخامسة والعشرون.
- \* فقه الحديث بين النظرية والتطبيق ، فلاح رزاق جاسم عبدالرضا ،اطروحة دكتوراه بإشراف: أ.د .على الحجي، مقدمة الى كلية الفقه -جامعة الكوفة، ٢٠١٣م
- \* القرائن المحتفة بالنص وأثرها على دلالته، أيمن علي عبد الرؤوف صالح، اطروحة دكتوراه، الجامعة الاردنية ، بلد النشر: الاردن ، المحقق: العبد خليل أبو عيد ، ٢٠٠١م .
- \* القرائن عند الأصوليين المبارك ، محمد بن عبد العزيز ، دار النشر: جامعة الإمام محمد بن

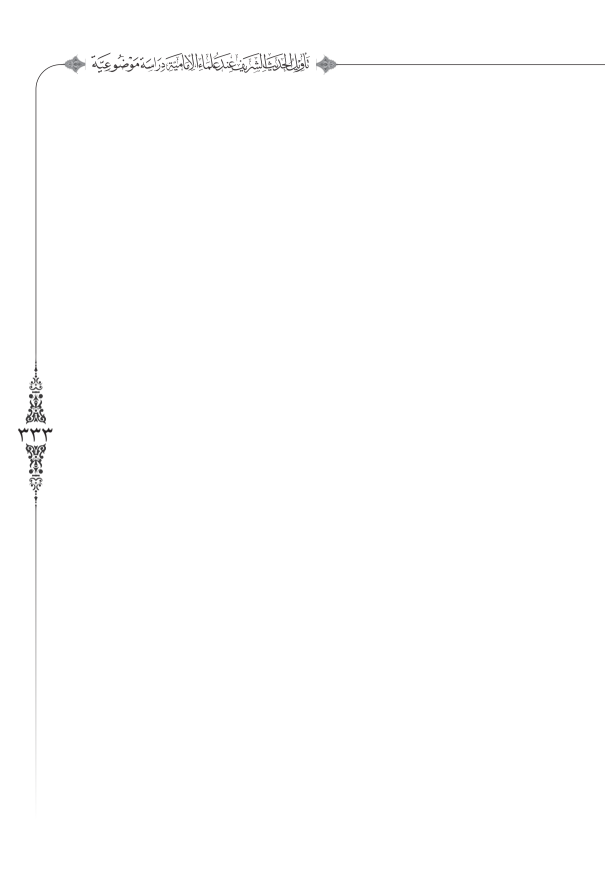




- سعود الإسلامية: تاريخ النشر ، ١٤٢٦ هـ- ٢٠٠٥ م السعودية -الرياض.
- \* القرينة الحالية وأثرها في تبيين علة الحكم الشرعي ، الكيلاني عبدالرحمن، المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية ، مج ٣ ، العدد ١ -١٤٢٨هـ .
  - \* مراعاة السياق وأثره في فهم السنة النبوية ، فاروق حمادة، مجلة الأحياء ، العدد ٢٦- ٧٥.
- \* منهجية التأويلة عند ابن رشد، واختلافها عن التأويلية الغربية المعاصرة ، سامي محمود
- ابراهيم، مجلة الكلية الاسلامية الجامعة ، العدد ١٦، الجزء الثاني ، ربيع الثاني ١٤٣٣هـ. \* الموروث الروائي أفقاً تأويليا دراسة في تأويل الحديث النبوي الشريف عند الآملي ، موفق
- \* الموروث الروائي افقا تاويليا- دراسه في تاويل الحديث النبوي الشريف عند الاملي ، موفق مجيد ليلو، مجلة (ص والقرآن ذي الذكر) ، العدد ٢٤ ، صيف ٢٠١٩م.
- \* نقد الحديث بين الاجتهاد والتقليد ، الجلالي محمد رضا الحسيني ، مجلة تراثنا العدد٣٢-٣٣.
- المؤلف: مؤسسة آل البيت الله المحياء التراث، الناشر: مؤسسة آل البيت الله التراث، الناشر: مؤسسة آل البيت الله إحياء التراث، السنة الثامنة رجب دو الحّجة ١٤١٣هـ.
  - \* المواقع الالكترونية
- \* التأثير المتبادلٌ بين القرآن والحديث في مجال التأكيد ، والتحديد ، السيد محمد رضا الجلالي ، قناة التبليغ والإرشاد

## http://:www.jalaali.ir/arabic/article.8762/

\* شرح الطحاوية المؤلف: ناصر بن عبد الكريم العلي العقل مصدر الكتاب: دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية http://www.islamweb.net [ الكتاب مرقم آليا، ورقم الحزء هو رقم الدرس - ١١٠ درسًا.



## المحتويات

| لو  | Le .                                                          |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| فحة | الموضوع الص                                                   |
| الى | من                                                            |
| 11  | المقدمة                                                       |
| ٤٨  | الفصل التمهيدي: تحليل المفاهيم العامَّة للتأويل               |
| ١٠٤ | الفصل الأوَّل: الأسس المنهجيَّة في تأويل الحديث               |
| ٧٥  | المبحث الأوَّل: تأويل الظاهر المعارض للأدلَّة النقليَّة٥      |
| ٨٨  | المبحث الثاني: تأويل الظاهر المعارض للأدلَّة العقليَّة٧٥      |
| ١٠٤ | المبحث الثالث: بيان القرائن الموجبة للتأويل                   |
| ۱۷٤ | الفصل الثاني: تأويل الحديث عند الأصوليين والفقهاء             |
| ١٢٧ | المبحث الأوَّل: دلالة الألفاظ وعلاقتها بالتأويل عند الأصوليين |
| 184 | المبحث الثاني: الجمع بين الأدلَّة المتعارضة                   |
| 171 | المبحث الثالث: أسباب تأويل الحديث عند الفقهاء                 |
| ۱٧٤ | المبحث الرابع: موارد التأويل بالجمع العرفي عند الفقهاء        |

ф الفصل الثالث: تأويل الحديث عند المتكلِّمين..... 727 المبحث الأوَّل: أسباب تأويل الحديث عند المتكلِّمين..... 7 . 1 المبحث الثاني: صور التأويل عند المتكلِّمين..... 74. المبحث الثالث: أنَّاط التأويل عند المتكلِّمين.... 727 الفصل الرابع: تأويل الحديث عند علماء الحديث.....٢٤٧ 4.7 المبحث الأوَّل: صلاحيَّة النَّصِّ للتأويل.... 177 المبحث الثاني: الأسباب الموجبة للتأويل عند علماء الدراية.... 211 المبحث الثالث: اتَّجاهات التأويل عند علماء الدراية..... 4.7 الخاتمة T . A المصادر والمراجع ..... 777